عبد الرحمن بدوى فيلسوف الوجودية الهارب إلى الإسلام



- مركز الحضارة العربية مؤسسة تقافية مستقلة ، تستهدف المشاركة في استنهاض وتأكيد الانتماء والوعى القومي العربي، في إطار المشروع الحضاري العربي المستقل .
- يتطلع مركز الحضارة العربية إلى التعاون والتبادل الثقافية الثقافي والعلمى مع مختلف المؤسسات الثقافية والعلمية ومراكز البحث والدراسات، والتفاعل مع كل الرؤى والاجتهادات المختلفة
- بسعى المركسز من أجل تشجيع إنساج المفكرين
   والباحثين والكتاب العرب ، وتشره وتوزيعه .
- يرحب المركز بآية اقتراحات أو مساهمات إيجابية
   تساعد على تحقيق أهدافه .
- الآراء الواردة بالإصدارات نعبر عن آراء كاتبيها . ولا تعبر بالمضرورة عن آراء أو انجاهات يتبناها مركز الحضارة العربية

رئيس المركز على عيد الحميد

مدير المركز محمود عيد الحميد

مركز الحضارة العربية ٤ ش العلمين - عمارات الأوقاف ميدان الكيت كات - القاهرة ت: ٣٤٤٨٣٦٨، ف: ٣١٤٨٠٤٢

# د. سعيد اللاوندي

# عبدالرحمن الدي

فيلسوف الوجودية الهارب إلى الإسلام



الكتاب: عبد الرحمين بيدوس فيلسوف الوجودية المارب إلى الإسلام

الكاتب: د. سحيد اللاونــدس

الناشر : مركز الحضارة العربيـــة

الطبعة العربية الأولى : القاهرة ٢٠٠١

رقم الإيداع ٢٠٠١/٢٧٩٨ الترقيم الدولى، 8-298-291 I.S.B N 977-291

الجمع والصف الالكترونى :

وحدة الكمبيوتر بالمركز

تنفیذ : سید حصرزاوس

تصدیح: نکــــریـا منتصر

کمال مبد الرسول

إهداء

الى صديقى الشاعر أحمد الشهاوي السندى لولاه لما كان هـذا الكتـاب.

### كلهة

أثارت سيرة حياة الدكتور عبد الرحمن بدوى ـ التى أصدرها فى جزئين كبيرين ـ لغطاً كبيراً فى أوساط المشقفين والمهتمين بتطور حركة الفكر والأدب والفلسفة فى مصر والوطن العربى . .

ولقد أردنا أن يكون كتابنا عن هذا الفيلسوف الكبير مفتاحا يكشف المستغلق في أمسر هذه السيسرة وهو كثير..

ويخفف فى الوقت ذاته من صخب أمواج الغطب العربى المعربى المعربى المعربي المعادمة المعليقاته وآرائه الصادمة المعربي المعربي المعادمة المعربي المع

ولسنا نُنكر أننا نجل الدكتور بدوى ونعتز به مفكرا من طراز فريد يحمل في جوفه «قلبا ممتلئا بالإيمان».

سعيد..

# في البدء كان بدوى .. وفي الختام أيضًا (

سواء اختلفنا أو اتفقنا مع الدكتور عبدالرحمن بدوى، فلن يغير هذا من حقيقة ثابتة هى أنه فيلسوف جبار، اختار أن يعيش وحيدًا، ومغتربًا، في باريس.

يسكن في فندق شهير يقع في قلب الحي اللاتيني هو فندق لوتيسيا الذي كان يسكن فيه أستاذه طه حسين حتى عام ١٩٤٨ . . وهو أعزب لم يشأ أن ينشئ أسرة ، أو ينجب أطفالاً ، مكتفيا بهموم الفكر ، ومستعذبا حياة «التفلسف».

أخبرته ذات مرة وكنت متلهفا للقائه، قلت: كنت أظنك ميتًا! فأجاب في لامبالاة يحسد عليها:

- التقيت بأحد الشيوعيين ذات يوم، فأخبرنى - هو الآخر - أنه كان يظنني ميتا. فقلت له: إذا كنت أنا ميت، فمع من تتحدث أنت الآن؟.

لم أعلق على حديثه، لأنى أيقنت أنه يوبخنى بنفس الطريقة التي وبخ بها هذا الشيوعي الذي يروى عنه!.

وعندما اقتربت منه أكشر قال لى فى صرامة: يا أخى أنا أكره الصحفيين والمحامين لأنهم يعيشون على مشاكل الناس!!

فالصحفى ـ من وجهة نظر الدكتور بدوى ـ يفجر القضايا الخلافية بين المفكرين (أو بين الناس) ليحصد نتائج ذلك في متابعات، أو كتابات، وكذلك المحامى الذي يود أن يتشاجر البشر مع بعضهم البعض، لأنه يجنى قوته من ثمار هذا الشجار!!

ولأن الاتصال بالدكتور بدوى سهل ميسور، إذ يكفى أن تضرب رقم فندق لوتيسيا وتقول لمحدثك: اعطني (مسيو بدوى) من فنضلك، ليصافحك صوته على الطرف الآخر فوراً..

ففى إحمدى المرات اتصلت به ذات صباح وجرت وقائع المكالمة كالتالى:

قلت: صباح الخير يادكتور بدوى.

قال: من بالهاتف؟.

قلت: صباح الخير أنا سعيد اللاوندى.

قال : ماذا تبغى . . ماذا تريد ؟ . أجب على سؤالى فورا وإلا أقفلت الخط في وجهك !

قلت : أبداً يادكسور، أردت أن أخسرك أن (الدكسور زكى نجيب محمود) قد مات..

قال في غلظة : وماذا تريدني أن أفعل ؟ .

قلت مندهشا من أمره: لا أريد شيئا. فقط أردت أن أخبرك بوفاته!

قال وقد عاد إلى قلبه شيء من رحمة : متى مات ؟

قلت : مات قبل سويعات في منزله بالقاهرة.

وفى صوت لا يخلو من تأثر طفيف استطرد د. بدوى يقول: إننى كنت أختلف معه اختلافًا كبيرا، لكنى لا أنكر أنه ترك لنا مجموعة من الكتب المهمة. وإن لم يكتب فى تاريخ الفلسفة ولا فى تحقيق الكتب الفلسفية!.. وأضاف: كانت تربطنى به علاقة صداقة شخصية، وإعجاب متبادل، ولا ينكر أحد أنه ساهم بدور كبير فى إثراء الثقافة العربية، سواء من خلال مقالاته الأدبية أو من خلال الدعوة إلى التفكير العقلى.

وكان زكى نجيب محمود مهتمًا بالمنطق الرياضى، وكذلك بالفلسفة خصوصًا تلك القائمة على التحليل اللفظى أو مايسمى بالوضعية المنطقية التى أنشأتها حركة دائرة فيينا.

وأهم ماخلفه لنا هو كتاب «نحو فلسفة علمية» الذي يسطر فيه أفكار الوضعية المنطقية التي كان يؤمن بها.

أما آخر مرة رأيته فيها، فكان في عام ١٩٦٧ بالكويت، عندما جاء ليشارك في مناقشة إحدى الأطروحات الجامعية. وكنت التقيت به مرارا في البرنامج الثاني بإذاعة القاهرة.

وأذكر أن بدوى ما أن أنهى حديثه عن زكى نجيب محمود حتى وضع السماعة لينهى بذلك المكالمة!

تعجبت من أمر هذا الفيلسوف الكبير ، الذي لم أره يوما إلا ساخطا ، غاضبا ، إن لم يكن منى ، فمن أي إنسان ( أو أي شيء ) آخر . .

宗宗宗

التقيته ذات مرة بطريق المصادفة في شارع الشانزلزيه ، فإذا به يصرخ في وجهى غاضبا وهو يقول :

ماهذا الذى كتبته عن لويس عوض (يقصد الملف الذى كنت نشرته فى «مجلة نصف الدنيا» بعنوان: «أوراق مجهولة للويس عوض فى باريس») ؟.

وقبل أن أجيب على سؤاله ، انبرى يقول دون أن يفارقه غضبه :

- لويس عوض كان صديقًا لى، لكنه لم يقدم أى شىء يذكر فى تاريخ الفكر، وكان ينقصه التوثيق لأنه فى الأغلب كان يكتب من ذاكرته.

ولذلك جاء إنتاجه كله، «خبط عشواء» وكنت تدخلت لإنهاء معركة نشبت بينه وبين محمود شاكر، كان بدأها الأخير بكتابة

سلسلة من المقالات ضده نشرتها مجلة الرسالة في عام ١٩٦٥، ثم أصدرها بعد ذلك في كتاب بعنوان: «أباطيل وأسمار» يقع في نحو ١٠٠٠ صفحة تفند فكر لويس عوض وتسبه بأقذع الألفاظ.

واستطرد د. بدوی یقول:

وأذكر أن شاكراً قال لى إن لويس عوض تدخل لدى الأستاذ محمد حسنين هيكل رئيس تحرير الأهرام فى ذلك الوقت، وحاول إقناعه بضرورة وضع شاكر فى السجن بتهمة أنه متعاون مع الإخوان المسلمين، حدث ذلك والكلام مازال للدكتور بدوى عندما كان اليساريون يسيطرون على الثقافة فى مصر، لكننى أشهد أن محمود شاكر لم يكن من هؤلاء لا من قريب أو من بعيد.

خلاف آخر افتعله الدكتور بدوى بشأن شيخ المستشرقين الفرنسيين جاك بيرك، الذى كنت نشرت حوارا له يعرب فيه عن أمله فى أن يهتم المشايخ فى الأزهر الشريف بترجمته لمعانى القرآن الكريم، تلك الترجمة التى سلخ من عمره مايربو على عشرين عاما لكى يتمها.

وتحدث بيرك أنه قد بعث بنسخة من هذه الترجمة إلى جامعة الجزائر، وإلى المسلمين في السنغال، وفي أندونيسيا، وتعجب من أنه قد وصلته ردود من الجميع إلا «الأزهر» الذي لم يابه لطلبه (").

وقال بيرك أيضًا فى نفس الحوار «إننى أتمنى أن يناقسنى رجال الأزهر مناقشة العلماء».. طامعًا فى أن يكتب شيخ الأزهر، (كان فى ذلك الوقت الشيخ جاد الحق على جاد الحق) كلمة يصدر بها الترجمة فى طبعتها الثانية..

<sup>( \*</sup> الفاصيل هذه القضية في كتابنا «إشكالية ترجمة معانى القرآن الكريم ـ محاكمة جاك بيرك . مركز الحضارة العربية ـ القاهرة ٢٠٠١.

وأذكر أن الدكتور بدوى ، اتصل بى هاتفيًا وقال: ماهذا الذى يقوله بيرك . . أنقل إليه عن لسانى إنه قد أخطأ فى حق نفسه خطأ كبيرًا ، وقل له أيضًا إنه أكبر من أن ينتظر ردًا أو تعليقا من الأزهريين الذين يجهلون الفرنسية جهلاً تامًا . .

وحدثنى الدكتور بدوى عن علاقته بجاك بيرك فقال: إننى أحترم وأقدر هذا الرجل كثيرا، وقد لا تعلم أنه كان يستعين بى فى مراجعة كتبه قبل طباعتها، باستثناء كتاب واحد أصدره دون أن يرجع إلى، لأنى كنت حينذاك فى بيروت، فكتبت عنه مقالة، ربما أغضبته.

وأضاف: إننى لم أقرأ ترجمته لمعانى القرآن الكريم وأعتزم قراءتها قريبًا، لكى أعطى حكمًا عليها، لكن يبدو أنها ترجمة جيدة. وللإنصاف أذكر أنى نقلت إلى جاك بيرك ملاحظات الدكتور بدوى، فرد فى ابتسامة ضعضعتها السنون وقال: أشكر مسيو بدوى على مجاملته، لكننى أختلف معه كثيرًا.. فالأزهر الشريف هو رمز الإسلام، وهو أكبر جامعة، ورأيه فى ترجمتى هو أمر يهمنى ويسغدنى كثيرًا.

.. وهكذا ظل الدكتور عبد الرحمن بدوى يؤنس أفكارى، طوال سنوات غربتى فى باريس والتى امتدت إلى ثمانية عشر عامًا منذ عام ١٩٨٠ وحتى أوائل عام ١٩٩٨. ألتقى به، فيحدثنى طويلاً، أو يعلق لى على حوارات كنت أجريتها مع مفكرين آخرين ..

. . وفى السوربون، كنت أجده حاضراً فى مؤلفاته التى ندرس بعضها، أو عبر زملاءه وتلاميذه . .

المهم أنه كان يشغلني معظم الوقت •

# «اللقاء ـ الصدمة » (لقاء مع ميت)

.. أول مرة سمعت باسم الدكتور عبدالرحمن بدوى كان فى شتاء عام • ١٩٨٠ بإحدى قاعات قسم تاريخ الفلسفة فى جامعة السوربون عبدما حضرت ـ من قبيل الفضول ـ درسا فى الفلسفة مع زميل عراقى يدعى زهير أبو الربحة ، (كان يدرس معى اللغة والحضارة الفرنسية فى مدرسة الاليسانس فرانسيز الشهيرة).

وأدهشنى أن البروفيسور (واسمه بيير تيه) كان يشرح الدرس فى مكتبه الخاص، أما التلاميذ فكان عددهم لايزيد عن عشرة، يعرفون بعضهم بعضا، ولم يكن غريباً سواى..

وكان كتاب «النفس» لابن سينا هو موضوع الدرس، يقوم الأستاذ بشرح بعض صفحاته، ويتكفل بعض التلاميذ بترجمة نصوص بعينها، ثم تدور مناقشة علمية هادئة.. الحديث فيها مريج بين العربية والفرنسية!.

واذكر أن البرفيسور بيير تيه كان يُكثر من إحالاته واستشهاداته بنصوص لمفكر يخصه باحترام وتقدير بالغين هو الدكتور عبدالرحمن بدوى الذى سألت عنه زميلى زهير بعد الدرس فأجابنى أنه مفكر مصرى من الوزن الثقيل يقوم بجهود مضنية في مجال تحقيق التراث. وأضاف: إننا ندرس أحد مؤلفاته وهو كتاب: «أفلاطين عند العرب». ونصحنى أن أشترى هذا الكتاب من المكتبات العربية التي تحيط بجامعة

جوسيو الباريسية . .

وفى اليوم التالى، كنت أقف مبهوراً أمام مؤلفات الدكتور بدوى التى تملأ أرفف مكتبات حى كورون القريب من منطقة «بلفيل» المكتظة بالمهاجرين المغاربة.

ولا أنسى أنى لم أنم ليلتى إلا بعد أن قرأت كتاب «هموم الشباب» الذى يبدأه الدكتور بدوى بتنويه يؤكد «عبث أى محاولة للربط بين وقائع هذا الكتاب وسيرة حياة المؤلف»...

ورغم هذا التنويه ظلت صورة الدكتور بدوى التى رسمتها فى خيالى حينذاك شاخصة أمام عينى طوال قراءتى للكتاب. ثم انتقلت إلى كتابى «نيتشه» و«شوبنهور» ، اللذين أبدعهما الدكتور بدوى ، وبعدهما غرقت فى رسائله المرسلة إلى سلوى فى كتابه «الحور والنور» ، وسبحت طويلاً فى أفكاره العميقة التى ملاً بها كتابه «الموت والعبقرية». .

وأوصاني البروفيسور تييه بأن أقتني كتابي «ربيع وخريف الفكر اليوناني».

ثم استكملت مكتبتى المتواضعة بمؤلفاته الأخرى فاشتريت دفعة واحدة «دراسات وجودية»، ثم «التراث اليونانى فى الحسضارة الإسلامية»، و«الإلحاد فى الإسلام»، و«شخصيات قلقة فى الإسلام»، و«الإنسانية والوجودية فى الفكر العربى»، و«الإنسان الكامل فى الإسلام»، و«روح الحضارة العربية»، واشبنجلر (أو موت الحضارة).. وانكببت طوال هذه الفترة من حياتى الأولى فى باريس لا أقرأ سوى وانكببت طوال هذه الفترة من حياتى الأولى فى باريس لا أقرأ سوى بدوى، الذى أعترف بأنه قد بهرنى بجزالة أسلوبه، وألفاظه الشرية فى معانيها، وبأفكاره التى كانت تسمو بى إلى أعلى عليين..، وربما لأن أحداً فى محيط أصدقائى لم يحدثنى عن أنه رآه، أو درس على يديه

كنت تصورته قد مات «وشبع موتًا»، فزاد تعلقى بهذا المفكر «الفحل» الذي ملاً حياتي في أوائل الثمانينيات..

وجذبتنى دراستى فى السوربون إليه سيّما بعد أن قرر البروفيسور رتييه بعضاً من مؤلفات د. بدوى علينا فى دبلوم الدراسات المتعمقة فى الفلسفة . .

.. ولا أنسى الفرحة التى غمرتنى عندما وقعت عينى ذات مساء على صورة فى مجلة رسالة اليونسكو التى كانت وماتزال تصدر بشتى لغات الأرض...

كلام الصورة كان غامضًا، فلم أعرف من هو عبدالرحمن بدوى، فلقد كان بها ثلاثة أفراد، ورغم ذلك وضعت الصورة ـ بعد أن قطعتها من المجلة ـ في إطار زجاجي جميل على مكتبى في الحجرة التي كنت استأجرتها عن طريق مدرسة الإليانس فرانسيز وكانت تبعد نحو ٢٠٠ متر فقط عن شارع الشانزلزيه..

وظللت عاشقًا لعبد الرحمن بدوى أشهرا معدودات. أقرأ مؤلفاته الإبداعية ليلاً، وأدرس نصوصه المحققة نهارا، حتى دق الهاتف ذات يوم وإذا بالمتحدثة زميلة لبنانية (كانت تدرس الفلسفة معى، وتعرف «مقدار» تعلقى بعبدالرحمن بدوى) .. قالت فى لهجة نشوانة: أفق ياصديقى من غفوتك فأستاذك عبدالرحمن بدوى مايزال حيا، ولقد شاهدته (بشحمه ولحمه) وهو يحاضر فى ندوة بمبنى منظمة اليونسكو حول الفيلسوف اليهودى ابن ميمون صاحب كتاب «دلالة الحائرين».

كدت لا أصدق ماقالته الزميلة لى عبر الهاتف، وكنت وقتها أعمل صحفيا في مجلة الحياة العربية التي أسسها في باريس الكاتب الصحفي الراحل أحمد حافظ وكانت تقع في (محطة لابورس) القريبة من ميدان

الأوبرا. فـما كان منى إلا أن خطفت معطفى خطفًا وهرولت هابطًا الدرج قفزًا.

وفي المترو، أفقت بالفعل من شرودي، وأنا أقول لنفسى:

-هنيئاً لك (يابو سعيد)، فأستأذك (معبودك) عبدالرحمن بدوى ليس ميتاً كما كنت تظن، وها أنت ستلقاه بعد دقائق معدوات. ثم تحسست بلسانى، شفتى السفلى وابتسمت راضيًا، عندما خطرت ببالى فكرة أن يكون الفيلسوف الكبير عبدالرحمن بدوى هو الأستاذ (الملاذ) الذى أبحث عنه منذ زمن. وهل هناك من كان يفوقه علمًا، وفكرًا، وأدبًا. إنه بلا شك الصورة المثلى للأستاذ والمعلم، وقائد الفكر . ولم لا أليس هو الذى فتح لى ولأبناء جيلى نوافذ الفكر الفلسفى العميق والجاد عبر مؤلفاته وإبداعاته فى الفكر لأوربى، وتحقيقاته الدقيقة والرصينة فى الفكر الإسلامى؟!.

كنت فى هذا الوقت ـ فى أوائل الشمانينيات ـ أبدأ خطواتي الأولى في مشوار الغربة الطويل فى باريس وأشعر بالخوف يكبل حركتى، وكنت أبحث ـ جادًا ـ عن أستاذ يكون لى المرفأ، والملاذ.

بعد أن هبطت من المترو أطلقت ساقى إلى الريح حتى وصلت إلى مكان الندوة في إحدى قاعات اليونسكو الكبرى.. وهناك سألت عن الدكتور عبدالرحمن بدوى في لهفة، فأجابني أحد الحاضرين في غير اكتراث قائلاً: لعله ذهب ليتناول وجبة الغداء، ثم نظر في ساعة يده، وهو يتثاءب في تثاقل، وقال: اجلس هنا ريشما يعود. مُشيراً بيده إلى أحد المقاعد القريبة..

لكن هيهات لمشتاق مثلى أن يجلس!! . فقد ظللت أذرع المكان ذهابًا وإيابًا في قلق، وعيني شاخصة، باتجاه الباب الزجاجي الذي يبعد

عنى عدة أمتار. فها أنذا بعد قليل سأمتّع ناظرى برؤية (معبودى الفكرى) عبدالرحمن بدوى وهويدلف منه!

وعندما أطل - الرجل في مهابة - من بعيد ، لم أتمالك نفسي ، فهرعت إليه ، ماداً ذراعي نحوه ، وفي كلمات متلعثمة ، خجولة ، مشتاقة ، قلت له :

أستاذي، أهلاً.. أهلاً.

وأظن أن عينى كانتا تبرقان من شدة اللهفة، وفمى مفتوح من فرط الدهشة. ولسانى يلهج بكلمات لا أتذكر منها شيئًا ؛ وإن لم أنس أنى كنت سعيدًا، منتشًا من رؤيتة هذا (العقل العربى الكبير)..

فكانت المفاجأة المفجعة؛ أن الدكتور بدوى رمقنى بنظرة عدوانية، شرسة وأشاح بوجهه عنى، بعد أن لكمنى بيده، ليبعد ذراعى الممدودتين نحوه في لهفة. . ثم شق لنفسه طريقا آخر بعيدًا عنى اليدخل إلى القاعة! .

كنت حتى هذه اللحظة مسحوراً بالرجل، فظننته لم يسمع ترحيبى به، فكررته ثانية، وأضفت: «أستاذى.. أنت معلمى، وصاحب الفضل على، لقد قرأت كل مؤلفاتك.. وأنت الآن معبودى.. أريد أن أتحدث إليك..».

كنت أقول ذلك ، وهو يهرول أمامى ، ولا يريد أن يسمع أو يتوقف . وعندما وجدتنى وسط القاعة ، شعرت بالخجل من نفسى ، والتمست للدكتور بدوى العذر . . فالمحاضرون في الندوة كانوا تأهبوا بالفعل للحديث عن ابن ابن ميمون .

اضطررت أن أبقى حتى فرغ المحاضرون من الكلام، وانتهزت فرصة خروج الدكتور عبدالرحمن بدوى إلى خارج القاعة؛ فهرولت وراءه

مسرعًا . . لكنه قلب وجهه مُكفهراً عندما وجدني ألاحقه ، وصرخ في قائلاً :

من أنت ، وماذا تريد ؟ .

قلت إننى (فلان)، دارس دكتوراه بجامعة السوربون (فى قسم الفلسفة)، ولقد قرأت مؤلفاتك جميعًا، بل أقوم حاليًا بتكليف من أستاذى الفرنسى بترجمة بعض نصوص من كتابك «أفلاطين عند العرب»...

هنا توقف د. عبدالرحمن بدوى، وبدا وكأنه لم يسمع منى ما قلت، ثم رشقنى بسؤال كالسهم، وقال: بتشتغل إيه؟،

قلت في تلعثم وشوق: أعمل صحفيًا.

قال: في أي صحيفة؟.

قلت: في مجلة «الحياة العربية»!

قال وقد زادت علامات الاستياء على وجهه:

ـ من يُمول هذه الجلة المزعومة؟.

وجدتنى فجأة أمام سؤال مُحير لم أطرحه على نفسى من ذى قبل: فقلت له وهو يتعجلني الإجابة:

لا أعرف. لكننى فرح بلقائك أيها الأستاذ الكبير. وقبل أن أستطرد في كلامي المعسول، رشقنى الرجل مرة أخرى بسهم من سهامه الطائشة، وقال:

- أغرب عن وجهي. لا تضيع وقتي..

ثم اختفى فى دهاليز اليونسكو، وتركنى فى شبه غيبوبة (أو صدمة) لم أفق منها إلا بعد لحظات مرت كالساعات..

ووجدتني، وأنا أركب المتروعائدًا إلى مكتبي في مجلة الحياة

العربية، أمسح دمعتى على خدى، وأغمغم في إحباط قائلاً لنفسى: \_لقد ضاع أملك (يابو سعيد) مرة أخرى، فلا أستاذ، (ولا ملاذ) بعد اليوم!!.

紫紫紫紫

بعد هذا «اللقاء ـ الصدمة» مع الدكتور عبدالرحمن بدوى ، التقيت فى جامعة السوربون الجديدة بصديقى وأستاذى الدكتور محمد أركون ركان يشغل وقتئذ رئيس قسم الدراسات والأبحاث الخاصة بلغات وحضارات الشرق والعالم العربى بالجامعة ) وشكوت إليه حال الدكتور بدوى معى ، وشرحت فى أسى كيف استقبلنى فى اليونسكو ، وإلى أى حد كان عنيفًا ، بل «عدوانيًا» دون مبرر . أنا الذى كنت ذهبت إليه فرحًا ، مشتاقًا ، فاتحًا ذراعى كى أضمه إلى صدرى اعتزازا به ، واعترافًا بأستاذيته كمعلم لى ، ولئات من طلاب المعارف .

وأذكر أن الأستاذ محمد أركون، ظل يسمعنى وهو يضع على شفتيه ابتسامته المعهودة (وبها من الشفقة على أكشر مما بها من لوم على الدكتور بدوى)..

وما أن فرغت من شكواى المرة ـ كان ذلك في مكتبه بالسوربون ـ حتى ابتدرني قائلا وقد اتسعت ابتسامته:

لا تنزعج ياصديقى، فهكذا الدكتور بدوى مع كل البشر. إنه شخص مغرور، إلى أبعد حدود الغرور، وأكاد أقول كريه. وفى الأوساط الأكاديمية يُعرف ذلك عنه جيداً، لذلك نبتعد عن شخصه. لكن فى ذات الوقت نعترف له بالدأب والأناة، والمشابرة فى مجال البحث العلمى. وأرجو أن تصدقنى إذا قلت لك إننى لا أطيقه على المستوى الشخصى، لكننى أكاد أركع تقديرا لجهده المبذول فى جملة من

الدراسات والأبحاث المفيدة. ثم ضحك الأستاذ أركون فى صوت هادئ وقال: أننى أكتفى من الدكتور بدوى بأبحاثه، وتركت لك وحدك، أمر اللقاء به. لكن إذا أردت أن تعيد المحاولة من جديد، فأرجو أن تتحمل وزر ذلك، ولا تشكو منه!!

قلت في نفسى بعد أن تركت الأستاذ أركون: هيهات أن أكف عن محاولة لقاء هذا الفيلسوف الكبير الذي كنت ظننته مات وشبع موتًا، فإذا به حي، يملأ الساحة العلمية جلبة وضوضاء..

.. ثم مرت الأيام ثقيلة بسبب قسوة الدكتور بدوى معى، ولم أكن أعرف أن الغلظة التي بدا عليها هي (أسلوب حياة) يفرضه على نفسه وعلى كل من يحاول الاقتراب منه.

وعدت أمارس حياتي كطالب مغترب، يقطع نهاره وجزءًا كبيرًا من الليل في قسراءات عديدة، كمانت مؤلفات الدكتور بدوى إحدى محطاتها..

وتركت أمر لقاء الدكتور بدوى ثانية إلى المصادفات وحدها.. •

## اعترافات عاقل..واتهامات غاضب ا

كانت علاقتى ومازالت بالدكتور عبد الرحمن بدوى لا تخلو من مودة، وكثير من المناوشة، فهو يرفض أن أجرى معه أى حوارات، وفى الوقت ذاته، إذا لقينى بطريق المصادفة غالبًا لا يكف عن الكلام، والحديث عن كل شىء!

وإذا سألته عن قضية ما تمنع وراوغ، وإذا لم أسأله تطوع هو بالسؤال والإجابة معًا فيخرج من قضية إلى أخرى دون قيود.. وكان ينادينى.. إذا تركته غاضباً من قسوته، وعندما أجلس بجواره يعطينى انطباعًا بأنه يريد أن ينهض. لكنه لا يفعل! يتظاهر بأنه لا يقرأ الصحف العربية وعندما أتحدث معه في أمور الفكر والثقافة، والسياسة، أجده لم يترك شاردة أو واردة هنا أو هناك إلا قرأها.. أتاحت لي إقامتي الباريسية طوال ثمانية عشر عامًا أن ألقاه عشرات المرات.. وأن أتحدث إليه كثيرًا وطويلاً.. كما أتاحت لي دراستي في جامعة السوربون أن أكون على تواصل فكرى معه عبر مؤلفاته أو زملائه أو طلابه.

ولا أنكر أننى خرجت بصيد ثمين من الحرائق الفكرية التى أشعلتها معه مراراً، أو كنت سبباً في إضرام نيرانها مع مفكرين آخرين.

وأعترف أن للحديث عن هذه الذكريات شجوناً.. ففى كل مرة كانت تقع عيناى على اسم فيلسوفنا الكبير عبدالرحمن بدوى مكتوباً في الصحف أو على أغلفة كتبه التي تزيد على ١٢٠ كتاباً، تقفز إلى رأسى حادثتان، الأولى جرت وقائعها في جامعة السوربون في أوائل عام

۱۹۸۱ عندما كنا نحن طلبة دبلوم الدراسات المتعمعه في الفلسفة ندرس كتاب «أفلاطين عند العرب» وهو من الدراسات الإسلامية الخصبة التي أبدعها عقل الدكتور عبدالرحمن بدوى قبل أكثر من أربعين عامًا.

وأذكر أنه عقب المحاضرة التى خصصها البروفيسور بييرتيبه لشرح أحد فصول هذا الكتاب، وقفنا مجموعة من الطلبة العرب أمام إحدى القاعات ودار نقاش حاد بعض الشيء حول الدكتور عبدالرحمن بدوى وهل هو بحق فيلسوف عربى (مصرى) كما بشرنا بذلك عميد الأدب العربي طه حسين قبل أكثر من خمسين عامًا، أم أنه مجرد شارح للفلسفات العالمية ومحقق جيد في التراث الإسلامي.

ولقد حمى وطيس النقاش رويدا رويدا ، حتى كاد يصل الأمر إلى التشابك ، بالأيدى بين طالب لبنانى أخذ موقف إنكار شبهة الفلسفة عن أستاذنا بدوى ، وبين طالب مغربى ، كان يرى أن بدوى هو فيلسوف العرب المعاصر بلا منازع!

وأذكر أن أستاذًا من (أصول عربية) كان يمر بالمصادفة بجوارنا، وعندما لاحظ احتقان الوجوه، من شدة الغيظ والصراخ معا مال علينا وقال في صوت هادئ:

- أنتم هنا أيها الطلاب، لكى تتعلموا لا لكى (تتعاركوا) ومن أهم ماينبغي عليكم تعلمه هو قيمة التسامح.

وقبل أن يشيعنا بنظرة عتاب قال:

- إن الدكتور بدوى سوف لا يسعد كثيراً لاقتتالكم بسببه، والأصوب هو أن تقلدوه في دأبه وصبره على البحث العلمي الجاد!.

وأذكر أن كلمات هذا الأستاذ قد فعلت فينا ما يفعله الدش البارد في

أيام القيظ الشديد فلقد رطبت أجواءنا، وخفضت احتقان وجوهنا وربما في حركة لا إرادية جعلت كل فرد منا يلملم أوراقه، أو يعدل من هندامه ثم ينسحب الجميع، لا يلوى أحدنا على شيء!.

#### زيارة مفاجئة لبدوى:

الواقعة الثانية، كان مكانها مكتب الأهرام في باريس عندما فوجئت بالدكت و بدوى يدخل مكتبى (لم يشا أن ينتظر لكي أذهب إلى استقباله).

كنت سعيداً بقدومه، وأفسحت له المكان كى يجلس لكنه رفض، وقال لى بلهجة الآمر كعادته: عندى اقتراح، أرجو أن تنقله إلى إدارة النشر فى الأهرام، وهو أنى قد فرغت من كتابة «سيرة حياتى» فى جزئين كبيرين، وما أطلبه هو أن تتولى مؤسسة الأهرام طبع هذا الكتاب بعد نشره فى حلقات على صفحات الأهرام.

قلت له: بالطبع إنها فكرة جيدة وأعتقد أن إدارة النشر سوف ترحب بذلك.

لكن نشره كاملا فى حلقات ربما قد يكون صعبا بعض الشىء. على العموم إنه قرار رئيس التحرير.. فقاطعنى الدكتور بدوى الذى بدا أنه لم يسمع ماقلت، وأضاف فى حسم: وأريد أن أعرف كم ستدفعون لى مقابل ذلك؟. وقبل أن يهم بالرحيل قال:

-سأحاول الاتصال بك بعد يومين لكى أعرف الرد.. وفى اليوم التالى اتصلت بالأستاذة نوال المحلاوى مدير مركز الأهرام للترجمة والنشر. وأبلغتها -بأمانة شديدة -رغبة الدكتور بدوى فى إصدار الكتاب ونشره فى حلقات.. فوعدتنى -يرحمها الله رحمة واسعة - ببحث الفكرة.

وبعد نحو أسبوع جاءنى الرد فى شكل اتصال هاتفى مفاده أننا \_ فى إدارة النشر \_ مع احترامنا الكامل لأستاذنا الدكتور عبدالرحمن بدوى نعتذر عن تلبية طلبه لأن دراسة الجدوى الاقتصادية التى أجريناها \_ مبدئيا \_ بشأن كتابه «سيرة حياتى» أكدت أنه لن يكون مُربحًا .

ونتمنى للدكتور بدوى كل نجاح وفلاح.

أعترف \_والله شاهد على ما أقول \_أن هذا الرد قد أحزننى ، بل أقول «قد ألقمنى حجراً» إذ وجدتنى فى حيرة حقيقية ، غير مُصدق أن كتابًا يؤرخ فيه مفكر فى وزن الدكتور بدوى لحقبة غالية من تاريخ مصر والعرب يزنه مسئولو النشر بميزان الربح والخسارة!.

وكنت أحدث نفسى قائلاً: ماذا عسانى أقول للدكتور بدوى عندما يسألنى هل أصارحه القول وأخبره بالرد كما جاءنى ؟ أم أنتظر ريشما أتمكن من الحديث مع بعض كبار الكتاب في هذا الأمر.

لكن زيارة أخرى مفاجئة للدكتور بدوى قطعت على ماكنت بصدد ترتيبه عندما هرولت نحوى رناهد شديد) سكرتيرة مكتب الأهرام لتخبرني بأن الدكتور عبدالرحمن بدوى يقف بالباب.

فأسرعت إليه على الفور، ومددت له يدى في ترحاب مصافحاً.. فمد يده في برود يسألني: ماذا قال أصحابك في مصر ؟.

تلعشمت أو هكذا بدا على، وقلت في ارتباك: نعم.. نعم. لكن تفضل إلى مكتبى لنحتسى القهوة.. وكعادته لم يفكر فيما قلت وسألنى ثانية وهو يمسك بمقبض الباب استعداداً للخروج: ماذا قالوا؟.

عاودنى التلعثم وزادت دقات قلبى خوفًا من بطشه إذا قلت له الحقيقة . . وبعد هنيهة ظننتها دهرًا قلت فى نفس واحد: لم يوافقوا ، لأن الكتاب غير مربح .

وبعد أقل من ثانية - اختفى الدكتور بدوى من أمامى بعد أن صفق الباب وراءه وبدون تفكيس لحقت به ركضًا وما أن أبصرنى حتى هاج وماج، وزمجر.. وأخذ يرشقنى بكلماته القاسية، ويسخر منى، ومن أولئك الذين رفضوا طبع كتابه.. وفوجئت به يتوقف عن السير (كنا قد بلغنا شارع الشانزلزيه) ثم نظر نحوى في غضب وقال: هذا خطئى لقد تصورت أن هناك أناسًا في مصر يفهمون أو يقدرون.

وبعد أن سار خطوتين توقف ليقول في شبه صراخ: لو كانت بيروت على ماكانت عليه قبل الحرب الأهلية لما ترددت في طبعه هناك. لكن للأسف دمرتها الحرب.

ثم هرول لايلوى على شيء بينما كنت أركض وراءه أطلب إليه ألا يغضب وأن يسمعنى . . لكنه - سامحه الله - كان لا يعيرنى اهتمام وظل يهرول حتى ضاع منى في زحام الشارع الكبير .

ويبدو أن هذه الحادثة كانت مبرراً كافيا من وجهة نظر أستاذنا الكبير عبدالرحمن بدوى لكى يخاصمنى فقد ظل أشهرا معدودات مختفيا عن ناظرى . . وإذا حدث وتلاقينا بالمصادفة (على نحو ماكان يحدث غالبًا في الحي اللاتيني) كان يشيعني ـ عن بُعد ـ بنظرات غاضبة ، كارهة . . فيقتل في داخلي أية رغبة في الاقتراب منه أو الحديث إليه .

وللإنصاف يجب أن أذكر أنى تحدثت فى أمر هذه الواقعة بعد فترة طويلة مع أستاذنا الراحل لطفى الخولى الذى اندهش من رد إدارة الطباعة والنشر فى الأهرام (ولامنى أنى لم أتصل مباشرة بعميد الأهرام الأستاذ الكبير إبراهيم نافع الذى كان سيتحمس حتمًا لهذا المشروع) وطلب إلى أن أتصل بالدكتور بدوى لكى أحصل منه على مسودة

الكتاب لنقذف به إلى عجلات المطابع.

لكن ـ وهذه شهادة حق ـ قسوة الدكتور بدوى معى ، جعلتنى أتردد بل أخاف كثيراً من معاودة الاتصال به . . الشيء نفسه تكرر بعد أكثر من عام عندما رويت للأستاذ الكبير أنيس منصور تفاصيل هذه الواقعة فكان أن طلب إلى أن أبادر بالاتصال فوراً بالدكتور بدوى لكى أحصل على مسودة الكتاب . . وأخبره ـ كما قال لى الأستاذ أنيس ـ أن كتابه سيكون في أيد أمينة وأنه سوف ينشر في بضعة أيام . . لكن خوفي من بطش الدكتور بدوى جعلنى أنسى أو بالأحرى أتناسى الموضوع برمته .

#### بدوى . . لماذا يكتب ؟

أذكر أنى تحمست ذات يوم إلى إجراء سلسلة من الحوارات مع عدد من المفكرين العرب تدور محاورها حول سؤالين رئيسيين الأول: لماذا يكتب الكاتب حين يكتب ؟ والثانى هو: كيف يقرأ ؟ إيمانا من جانبى بأن القراءة فن ينبغى أن نحيط بأسبابه ونعلمه لأجيالنا المقبلة.. ومن غير كبار المفكرين يمكن أن يدلنا على ذلك .. باعتبار أن الكتابة هى رسالة يضحى الكاتب من أجلها بكل غال ونفيس وليست مجرد "أداة" أو "لعبة" يُزجى بها الكاتب أوقات الفراغ..

وكنت تحدثت مع صديقى وأستاذى المفكر الجزائرى محمد أركون والمفكر السورى جورج طرابيشى، فباركا الفكرة وكانا من أوائل من تحدثوا معى بإسهاب فى الموضوع.. وهو ماجعلنى أستجمع بعضا من شبجاعتى - بعد أن استخرت الله طبعًا - لكى أتصل بالدكتور عبدالرحمن بدوى عله يوافق أن يحدثنى عن الكتابة والقراءة.

وفوجئت به لطيفًا على غير العادة . . وباستئناء سخريته من الفكرة عندما شرحتها له إلا أنه وافق أن نلتقى ظهر اليوم التالى في مقهى

لوديبار المتاخم لشاطئ السين في قلب الحي اللاتيني.

ولم أكن أعرف أن الاتفاق - أى اتفاق - مع الدكتور بدوى شيء . . وما يمكن أن يحدث معه شيء آخر!!

فقبل الموعد المحدد بنحو نصف الساعة كنت أجلس فى المقهى راسمًا ابتسامة رضا كبيرة على شفتى، لأنها المرة الأولى التى يوافق فيها الدكتور بدوى (رسميًا) أن يحدثنى فى حوار صحفى (أسأل أنا، ويجيب هو..).

وبينما كنت مشغولاً في ترتيب الأسئلة داهمني الدكتور بدوى الذي جاء قبل الموعد بعشر دقائق وسحب من بين أوراقي (جريدة الأهرام) وألقى نظرة سريعة على بعض عناوينها.

كنت أنظر إليه فى توجس، وضبطت نفسى متلبسا وأنا أدعو الله فى صمت أن (يهدى) لى الدكتور بدوى كى أخرج بصيد ثمين من حوارى معه.

لم أشأ أن أحدثه في أي شيء كي لايغضب. وتركت له القياد راضيا مرضيا .. بعد دقائق، وضع الدكتور بدوى (الأهرام) جانبا وابتدرني بسؤال: مع من أجريت حوارات بشأن: لماذا يكتب الكاتب وكيف يقرأ؟.

قلت متحمسًا: محمد أركون، وجورج طرابيشي.

ما أن سمع الدكتور بدوى اسم أركون حتى امتقع وجهه، وثار ثورة عارمة وقال: وهل لأركون رسالة غير تشويه التراث الإسلامى.. لم أشأ التعليق كي لا أضيف إلى غضبه غضبًا جديدًا.

واكتفيت بأن أنظر إليه في شبه استعطاف وكأني أقول له: أرجوك لا تغضب!

ولمت نفسى أنى ذكرت له اسم أركون سيما وأنى أعرف أنه لا يرتاح إليه!!. بعد لحظات رشف فيها الدكتور بدوى بعضًا من قهوته. فتحمست وقلت له وأنا أقلب أوراقى: هيا نبدأ حوارنا. فإذا به يفاجئنى قائلاً: لن أتحدث معك في موضوع «القراءة» و«الكتابة»!.

.. والأننى أعرف أن «كلام» الدكتور بدوى ـ بحكم الخبرة ـ هو أشبه «بالقرارات النهائية» أيقنت أن مشروعى قد فشل.. لكن ـ هكذا تحدثت مع نفسى سريعًا ـ مادمنا قد التقينا، فلم لا أتحدث معه في أشياء أخرى.

. . وبدون مقدمات سألته في تودد :

- دكتور بدوى . . هل تعتقد أن الغرب يخاف من الإسلام ؟ \* أجاب في شبه استخفاف من السؤال وقال :

طبعًا .. فالغرب فيما يتعلق بالإسلام يكيل ليس بمكيالين فقط ، ولكن بعشرة أو ربما بمائة مكيال. فهو أكثر عنصرية ووحشية مع الإسلام مما يمكن أن نتصور. وإذا أردت الدليل فاذهب إلى المكتبات التي تحيط بنا لتجد عشرات الكتب التي تقطر سمًا على الإسلام.

وتساءل د. بدوى قائلاً: أين نحن من كل هذا؟

ثم أجاب عن تساؤله وقال في لهجة لبنانية:

-نحن لا «هون» ولا «هون»!!

وأضاف: عنصرية الغربيين ضد الإسلام واضحة لكنني لا أريد أن أتكلم حتى لا يطردونني من بلادهم!

- سألته عن كتاب كان صدر في القاهرة وقتذاك وأثار ضجة بعنوان : «مساحة في عقل رجل» لمؤلف يدعى علاء حامد .

\* فأجاب: لم أقرأ الكتاب لكننى سألت عنه فقالوا إنه يتحدث عن الحياة الجنسية عند النبى محمد على أية حال لا أعرف عم يتكلم

الكتاب بالتحديد، لكن إذا أردت رأيى: فأنا مع حرية الرأى دائمًا!
وفجأة انتفض الدكتور بدوى واقفًا مُنهيًا الحديث أو بالأحرى
(الدردشة) بعد أن ترك على المنضدة أمامى ثمن فنجان القهوة الذى شربه هو . . فقلت له وقد أدركت أنى لم أظفر بما كنت أريده منه في هذه المرة .

تصورتك يا أستاذ بدوى ستدفع لى ثمن قهوتى معك؟.

فقال في شبه غضب: كل واحد يدفع ثمن قهوته!.

قلت: يبدو أنك بخيلاً مثل صديقك توفيق الحكيم.

فقال وهو يعض على نواجزه غيظًا:

- وهل كل من يرفض أن ينفق أمواله على الآخرين يُعدُ بخيلاً . . غريب أمركم!

ثم اتجه د. بدوى إلى باب المقهى وغاب عن ناظرى..

بدوى . . هل ترك الوجودية وعاد إلى الإسلام ؟

من الأشياء التي كانت ومازالت تؤلم الدكتور عبدالرحمن بدوى، وتحنقه أن جمهور المسلمين لم يهتموا - الاهتمام الكافى - بكتاباته الإسلامية الأخيرة التي أخذ فيها موقع المدافع عن الإسلام.. ولما أذكره أننى عندما التقيت به، وكان يجلس على مقهى يطل على نافورة ميدان سان ميشيل . . حدثنى عن كتابين له بالفرنسية يعتز بهما أيما اعتزاز الأول بعنوان: «دفاع عن القرآن ضد منتقديه»، والثانى بعنوان: «دفاع عن حياة محمد ضد الطاعنين فيها».

ولم يغفر لى ذنبى عندما قلت إنى لم أسمع بهما قبل اليوم، وبالتالى لم أقرأهما . . وفى حركة لا تخلو من عصبية انتفض واقفًا من مقعده ، وتقدمنى بخطوتين ، ثم التفت نحوى وقال اتبعنى . . فالمكتبة التى تبيع الكتابين ليست بعيدة عن المقهى . . وبعد أقل من خمس دقائق سيرًا على الأقدام دخل بى إلى مكتبة صغيرة ، ومد يده إلى أرففها وناولنى كتاب «دفاع عن حياة محمد ضد الطاعنين فيها» ، فأخذت أقرأ الفهرس وأبدى إعجابى ببعض العناوين ، وأذكر أنى سألته عن جملة من المفردات التى اختارها دون غيرها فى الترجمة ، ثم وضعت الكتاب فى مكانه .

ولم أكد أفعل ذلك حتى صرخ الدكتور بدوى قائلاً: هل أفهم من ذلك أنك لن تشترى الكتاب؟.

فقلت في شيء من تردد و خجل: سأكون سعيدا إذا قدمته لي، كي أقرأه، وأكتب عنه شيئًا في «الأهرام.»

ولأن عينيه كانتا لا تزالان جاحظتين من شدة الغيظ أضفت قائلا: أنت تعرف يادكتور أن الصحفيين أمثالنا لايشترون في الأغلب الكتب الجديدة، وإنما تُهدى إليهم ا.

فرمقنى بنظرة شرسة وقال مُستاء: لماذا إذن اتبعتنى، وجعلتنى آتى بك إلى هنا.

وبالطبع لم أجرؤ (أو بالأحرى لم أفكر) في أن ألفت نظره إلى أنني لم أطلب أن يذهب بي إلى المكتبة، وإنما هو الذي تطوع بذلك.

وسرنا متجاورين لم ينبس كلانا بكلمة واحدة حتى بلغنا المقهى . . وبينما كنا نحتسى «الاكسبريسو» سألته:

- هل صحیح أن كتاب «سیرة حیاتك» لا یزال منه جزء ثالث فی الكتابة ؟ .

\* فقال باقتضاب: نعم، وإن كنت أخشى أن يغضب الكويتيون لأننى سأكتب عن الفترة التي أمضيتها هناك. ولأننى كنت أعرف أن الدكتور فؤاد زكريا قد زامل الدكتور بدوى فى جامعة الكويت فى جزء من هذه الفترة، فكرت أن أسأله عن سبب خصامه معه (يُقال إنه كان يرفض أن يحضر اجتماعات هيئة التدريس بكلية الآداب مادام يحضرها الدكتور فؤاد زكريا).

وكالبركان الثائر هب قائلاً: أنا حر في أن أجلس مع من أشاء.

قال ذلك ثم ذم شفتيه في قسوة، وصوّب نظره بعيداً في غضب واستسلم لصمت غريب!.

فقررت أن أعانده، وأفسد عليه جلسته مهما كان الأمر، وقلت له متصنعًا الهدوء: هل تعرف يادكتور بدوى أننى أنحدر من قرية قريبة من قرية «شرباص» مسقط رأسك، وموطن عائلة بدوى الكبيرة!.

فنظر إلى نظرة جافة خالية من أى معنى إلا من بقايا ثورة ، ولم يعلق . فاشتعلت غيظاً وقلت : إن عائلتك كانت تملك الكثير من الأراضى الزراعية وأتصور أنك كاره لعبدالناصر لأنه أخذ منكم جزءا كبيرا من الأراضى ليوزعه على الفلاحين المعدمين .

ولأن الدكتور بدوى كما بدا لى .. كان آثر الصمت وعدم التعليق، فلقد استرسلت قائلاً: أهلك الأغنياء كانوا يمثلون الإقطاع الزراعى قبل الثورة، وأنت يادكتور تمثل في نظر الكثيرين اليوم - إقطاعاً من نوع آخر هو «الإقطاع الفكرى». . فأنت تحاكم الناس أجمعين وتكره أن يحاكمك الناس، وترى وتجتهد وتحرم علينا الرؤية والاجتهاد .. وتؤكد أنه لاصحيح في الفكر إلا ما تراه أنت ولا دقيق في القول إلا ما تقوله أنت .

ما هذا يادكتور . . رحماك بنا .

ولست أدرى كيف تيسر لى هذا القدر من الشجاعة لكى أقول

ماقلت دون أن أحسب حساب «ردات فعله» والعنيفة.

وما أذكره بحق هو أنه حمل أوراقه في صمت، وسدد إلى نظرة مليئة بالغضب، وكاد يقلب المنضدة على وهو يشق طريقه بعيداً عنى. ومع كلمات كثيرة تناثرت من فمه، سمعته يقول: هذه غلطتي أن وافقت على الجلوس معك.

فقلت فى صوت عال بعض الشىء: لقد أحبطتنى ـ سامحك الله ـ فلقد كانت أمنيتى أن تخصنى بحديث متميز .

فأجابنى معاندًا وقال: لن أحقق لك أمنيتك، وأضاف: (متصورًا أنه يضايقنى): سوف أجرى هذا الحوار مع كاظم جهاد (شاعر ومترجم عراقى يعيش في باريس) لينشره في مجلة الجيل.

فقلت في شيء من غيظ:

- لا تنس أننى أجريت الحوار معك بالفعل، أو نسيت أننى أحفظ كل كلمة تفوهت بها في هذا اللقاء.

والتفتُّ نحوه لأجده قد ابتلعه الزحام.

جدل حول إسلاميات بدوى

فى مناسبة ذكرى أخرى كنت التقيت بنفر من المثقفين العرب فى باريس، ودار الحديث حول إسلاميات بدوى، وكيف وهو المفكر الذى ظل وفيًا لسنوات طويلة للفكر الوجودى، يروج له فى الشرق العربى يصبح بين عشية وضحاها مدافعًا عن الإسلام وقرآنه، ونبيه..

وأذكر أنى تطوعت بشرح وجهة نظر الدكتور بدوى نفسه فى هذه القضية والتى يقول فيها: إننى أناضل منذ بداية حياتى الفكرية على جبهتين، جبهة الفلسفة العامة بما فيها الفلسفة الوجودية، وجبهة

الفكر الإسلامي، وليس ثمة تناقض بينهما على الأقل في مجال البحث وتاريخ الأفكار.

وأضفت قائلاً: أعتقد أن الدكتور بدوى قد يكون محقًا في هذا التفسير لعدة أسباب منها أن مجال البحث في الإسلاميات هو مجال يغرى الباحثين الجادين أمثال بدوى إذ يكفى - في نظرهم - أن تتعلق القيضية - أي قيضية - بتاريخ الأفكار، وتطورها حتى يسيل لعابهم ويخوضون غمارها غير هيابين أو وجلين.

أما السبب الثانى فهو أن د. بذوى وعلى الرغم من ولعه بالفلسفة الوجودية فإنه ليس بعيداً عن بؤرة الدين، فأطروحته العلمية التى حصل بها على درجة الدكتوراه تحت إشراف د. طه حسين، تضم قائمة مراجعها أسماء كبار الفلاسفة الوجوديين المؤمنين مثل: جابرييل مارسيل، وياسبرز، وكيركيجارد، أى أن بدوى والحالة هذه محسوب على الشق الوجودى «الإلحادى».

السبب الثالث هو أن بدوى نفسه يعترف بأنه قد اعتاد أن يعمل على الجبهتين (الوجودية والإسلامية). وأن تصدر مؤلفاته تباعًا فيهما.. فلايكاد يمر عام أو عامان حتى يصدر له إما كتاب في الفلسفة أو كتاب في التاريخ الإسلامي.

لكن يبدو أن (كلامى) لم يقنع هؤلاء النفر ـ الذين انقسموا إلى فريقين فريق يرى أن د. بدوى لم يغرق حتى أذنيه فى الكتابات الإسلامية إلا بعد أن شعر بفشل تقديم الفكر الغربي إلى أبناء العربية من خلال ترجماته العديدة والدليل على ذلك هو الإحباط الذى يعانى منه د. بدوى نفسه ويكاد يفصح عنه فى أكثر من مناسبة وفى حد كبير من المرارة «فهو يرى أن العقلية العربية لاتزال جامدة، وأن سماء الثقافة

العربية لم يعد يُسمع فيها إلا نعيق الغربان.. وكل يوم يمر علينا يبعدنا أعوامًا عن ركب التقدم».

أما الفريق الآخر من منتقدى بدوى فيذهب إلى أنه لم يتجه بكليته إلى التأليف والتحقيق والترجمة في الفكر الإسلامي إلا لأنه أدرك مؤخرًا أن هذا الاتجاه هو الذي يعود عليه بالنفع المادى الذي يمكنه من الانتقال والترحال (على فكرة الدكتور بدوى طاف بلدان أوربا جميعًا، وأقام في بعضها شهورًا!).

وتحضرني الآن ثلاث شهادات مهمة تقدم تفسيرات جديرة بالتأمل لكتابات بدوى الإسلامية . .

\* الشهادة الأولى للباحث المصرى الدكتور عبدالرشيد الصادق محسمودى ويقول فيها: عبدالرحمن بدوى رجل يحب أن يكون موسوعيًا وشاملاً. وخوضه ميدان الإسلاميات، وكتاباته فيه لايصح تفسيره بأنه نزعة تجارية. ولا أعتقد أن هناك تناقضًا بين إيمانه بالوجودية من ناحية، وإيمانه بقيمة التراث الإسلامي من ناحية أخرى ودليلنا على ذلك أنه قام بعدة محاولات لإبراز الجوانب الإنسانية (الوجودية) في التراث. وفي تصوري أنه رجل يؤمن حقيقة ـ أو كان يؤمن ـ في فترة معينة من حياته بقسمة نوع معين في الفكر الوجودي، لكن هذا الأمر لا يتناقض على الإطلاق مع إيمانه بالتراث الإسلامي والسبب كما أسلفت ـ هو أنه موسوعي الفكر والاهتمامات بالجوانب الفكرية الختلفة.

وهذا التوجه واضح لديه منذ زمن، فلقد كان يعلن عن مشروعات بعيدة، مثل مشروع الروافع المائة.

ولا يجب أن ننسى أن د. بدوى يرى نفسسه امتدادًا لطه حسين

وجيله ـ ومن ثم فالجمع بين التراث الإسلامي والتراث الأوربي هو أمر بديهي بالنسبة له.

وأعتقد أن من يفسر كتاباته الإسلامية بأنها نوع من التعبير عن الفشل فى تقديم الفكر الغربي إلى أبناء اللغة العربية قد جانبه الصواب، لأن بدوى يرى أنه أدى ويؤدى مهمته كمفكر على خير وجه، ولذلك يتحرك فى حرية على الجبهتين: جبهة الفلسفة العامة وجبهة الفكر الإسلامى.

صحيح أنه قد أصدر في السنوات الأخيرة بعض الكتب عن التراث الإسلامي.

صحيح أنه قد أصدر في السنوات الأخير بعض الكتب عن التراث الإسلامي والرد على المستشرقين، لكن ذلك يندرج في إطار الاهتمام بمرحلة بعينها، ما أن يفرغ منها حتى يعود إلى اهتماماته بالتراث العربي.

بمعنى آخر: أن الانقطاع لجانب منهما، هو انقطاع مؤقت وليس دائمًا حتى يفرغ من بعض الأعمال.

وفى رأيى -أخيرًا -أن بدوى لم يشعر بالفشل على الرغم من أن المتخصصين يثيرون كثيرًا من الغبار حول أعماله.

\* الشهادة الثانية للباحث السورى الدكتور هاشم صالح ويقول فيها: لإسلاميات بدوى تفسيرات عديدة، أميل إلى بعضها ومنها تقدمه في السن، ثم تأثره بالمجتمع العربي والبيئة الإسلامية، وهذا أمر طبيعي من وجهة نظرى، فأكبر مفكر لا يستطيع أن يخرج من عصره. والمعروف أن التيار الديني في الشارع العربي هو تيار قوى، ومؤثر على كبار المفكرين.

بمعنى آخر: التأثير الجماهيرى يصيب الجميع حتى المفكرين الأفذاذ أمثال بدوى. وهاهو كتاب لجوستاف لولون بعنوان: «سيكولوجية الجماهير» قد فرغت من ترجمته أخيرًا يذكر لنا أن الجمهور شيء جبار يمكن أن يؤثر على أعقل الناس.

وهناك جانب آخر للقضية وهو أكبر المفكرين العرب (باستثناء المفكر الجزائرى محمد أركون) لم يستطيعوا أن يجيبوا بينهم وبين أنفسهم عن الأسئلة الأساسية المتعلقة بالتراث الديني الإسلامي.

ورغم أن بدوى كتب عن هيجل، وهذا شيء مهم على كل حال فإنه هرب من مواجهة الذات لذاتها.

ومن ثم فعودته للإسلاميات هي استسلام سلبي وعاطفي للذات التراثية.

بكلمة أخرى: لم يتمكن بدوى من حل هذه المشكلة في أعماقه، فانشغل ـ من قبيل الهروب ـ بالأشياء الغربية.

أما الأسئلة التي كان عليه أن يواجهها منذ البداية فهي من نوع مسألة الوحى، ومسألة الصورة التاريخية عن الإسلام وحلولها محل الصورة الأسطورة التبجيلية (اللاتاريخية).. وأتصور أنه بكتاباته الإسلامية الأخيرة إنما يحاول تدارك ما فاته ومواجهة هذه الأسئلة..

\* الشهادة الثالثة لباحث عراقى هو د. جليل العطية ويقول فيها: أن يعود بدوى للإسلام هذا أمر طبيعى بعد أن عاش طويلا فى أوربا. ورأى بنفسه إلى أى حد يتعصب الأوربيون ضد الإسلام. ثم هناك سبب آخر هو تقدمه فى السن، واقترابه من الموت ومن ثم وجد نفسه يفكر فى «الوجود والعدم» من منظور إسلامى.

باختصار: لقد انتهى بدوى من رحلت الفكرية الطويلة مؤمنًا

مسلمًا، ولذلك رأى أن واجبه يحتم عليه أن يدافع عن الإسلام (باعتباره الدين الصحيح) . . لأنه دين الدنيا والآخرة .

### بدوى يتهم شوراكي ومحمود العزب

أياً كان أمر هذه التفسيرات أخاصة باتجاه بدوى الإسلامي، فالحقق أنه بعد أن كتب وألف وحقق أكثر من ستين كتابًا حول الإسلام، يعتبر اليوم من كبار مؤرخى الفكر الإسلامي، وعلينا أن نتعامل مع إسلامياته بمنطق علمي جاد ولا نكتفي بمجرد التعليقات أو توجيه الاتهامات الجزائية.. سيما وأن د. بدوى نفسه يشعر بالمرارة الشديدة بسبب تجاهل الكثيرين لكتباباته الإسلامية، فأذكر أنه قال لي ذات يوم: لقد كرست كل جهودى في السنوات الأخيرة للدفاع عن الإسلام وتصديت بالتفنيد والتحليل لكل الكتابات الغربية المغرضة لكن أحدًا في عالمنا الإسلامي لايدرى بي أو يكاد يحفل بما أكتب لأني أختلف عنهم في تحليلي ومذهبي وعقلانيتي! والمؤسف أنهم ـ سامحهم الله ـ لا يحفلون إلا بكتابات ساذجة تضر الإسلام أكثر مما تفيده، وينفقون في ذلك

وحدثنى د. بدوى عن حزنه الشديد لأن يكون كل من «هب ودب» من الغربيين على حد تعبيره بات يعطى لنفسه الحق فى الحديث عن الإسلام وترجمة قرآنه الجيد. وذكر أنه تألم كثيرًا لأن باحثًا يهوديًا يدعى أندريه شوراكى (كان يشغل منصب عمدة القدس) قام بوضع ترجمة للقرآن الكريم قال عنها د. بدوى إنها عار على الترجمة والمترجمين فى كل زمان لأنها مليئة بالاعتداءات الصارخة على قداسة النص القرآنى. فشوراكى حداً استوحى معانيه ومدلولاته فى الترجمة من ألفاظ حسية، كان من نتيجتها أن امتلاً النص المترجم

بتعبيرات فاضحة: فكلمة الرحمن - مشلاً - قد اشتق هذا المترجم معناها من كلمة «رحم» كذلك كلمة «الحمد» قد رجع بها إلى أصل فعل «الرغبة».

ويرى د. بدوى أن شوراكى، لكى يخفى جهله بمعانى القرآن وألفاظه، ودلالاته زج فى الصفحة الأولى التى قدم بها ترجمته باسم أحد الأزهريين «المساكين» وهو د. محمود العزب أستاذ اللغات السامية بجامعة الأزهر ليوهم القارئ بأن هذه الترجمة لم تصدر إلا بعلم وموافقة الأزهر.

يبقى أن نذكر شيئين:

الأول: أن د. بدوى بمؤلفاته الإسلامية قلد بدأ مرحلة جديدة من حياته الفكرية.

وأذكر أنه كان حدثنى عن مشروعه الخاص بعمل دراسة نقدية لكل الترجمات الفرنسية التى صدرت للقرآن الكريم في السنوات العشر الأخيرة.

الثانى: أنه على خلاف ما يعتقد البعض من وجود تناقض بين الكتابة والبحث فى الفلسفة الوجودية من ناحية، والإسلام من ناحية أخرى، فالمحقق أن عبدالرحمن بدوى يجب أن يكون الاستثناء فى هذا المجال ليس فقط لأنه يملك زمام المناهج العلمية، ويتقن عدة لغات أوربية إجادة تامة كاللغة الفرنسية والإنجليزية والألمانية والإسبانية واليونانية واللاتينية، ولكن أيضا لأنه أبدع فى هذين المجالين (الوجودية والإسلام) إبداعًا متميزًا، فاستحق أن يكون أحد أبرز مؤرخى الإسلام المعاصرين، فضلاً عن أنه أول فيلسوف مصرى كما بشرنا بذلك عميد الأدب العربى د. طه حسين قبل نحو نصف قرن

## بدوي : أنا بائع أفكار

(ضسع فسى جسيبى دولارًا، أتحدث معك حتى الصباح!)

كنت أجلس فى ضحى أحد الأيام مع الصديق الدكتور زين العابدين راس (أستاذ الرياضيات بجامعة السوربون) فى المقهى المتاخم لسور حديقة لوكسمبورج الشهيرة، والمطل على النافورة الكبيرة التى تتوسط الميدان.. نتحدث كعادتنا عن بعض الأمور العلمية والمعيشية الصغيرة، ونعرج بين الحين والآخر على أحوال الوطن الأم وظروف الزملاء من المبعوثين الذين أنهوا دراساتهم ثم عادوا إلى جامعاتهم هناك.. نتساءل عما يفعلون، وكيف يواجه أبناؤهم (الذين ولدوا فى باريس) الأوضاع (اللغوية والتعليمية) فى مصر..

فإذا بى أقفز كمن لدغه ثعبان عندما أبصرت الدكتور عبدالرحمن بدوى (بشحمه ولحمه) يجلس على مقعد قريب فى المقهى نفسه، ياللحظ.. ياللسعادة!

لكن ماذا أفعل وذكرى لقائى الأول معه لاتزال تحبطنى فلقد كان مسامحه الله ـقاسيًا غليظًا معى عندما هرب منى فى ردهات ودهاليز مبنى اليونسكو وصرخ في قائلاً:

- من أنت ، أغرب عن وجهى ليس عندى وقت أضيعه!

وكان جليسى (الصديق د . زين) يعرف تفاصيل هذا اللقاء ، فأشار على أن أذهب إليه في هدوء وأستأذن في أن أجلس معه بضع دقائق . . فإذا وافق فبها ونعمت، وإذا لم يوافق، فلأعد إلى مكانى، لنكمل حديثنا معاً، وكأن شيئًا لم يكن ا

وفى حذر شديد، اقتربت من مقعده، ورفعت يدى فى تردد وخوف كتلميذ فى الصف الأول يخشى أن يخطئ فى الإجابة فينزل به العقاب وقلت:

ـ صباح الخير يادكتور بدوى . .

ويبدو أن براءتى أو سذاجتى (لا فرق) قد أثارت عطفه عندما نظر إلى وجهى.. فإذا به يشير إلى المقعد المقابل له ويطلب إلى الجلوس.

وأمرنى ـ وهو ينظر إلى جهاز التسجيل الذي لم يكن يفارقني في هذه الأيام ـ ألا أفتحه على الإطلاق وألا أكتب كلمة واحدة مما سوف يقوله.

اعتبرت أن في هذا الكلام. تحريضًا أو على الأقل «دعوة» لإجراء حديث معه، فأخذت على الفور أوجه أسئلتي بغير ترتيب وكأنها الخواطر.. وأجتهد في أن أحفظ أفكاره ومعظم ألفاظه.. فسألته عن باريس (المدينة) وجامعة السوربون والدراسات العربية في الجامعات الأوربية.

واستطرد هو في الحديث عن طه حسسين، ولويس عوض، وأنور عبدالملك ومحمد أركون..

وبعد أن نشرت الحوار فوجئت بالدكتور بدوى يأتى - فى اليوم نفسه، وكان يوم الأربعاء الموافق ١٦ نوفمبر ١٩٨٨ - إلى مكتبى يتهمنى بأننى أعمل مع أجهزة الأمن لأننى لم أترك كلمة صغيرة أو كبيرة فى حديثه إلا وكتبتها..

وهذا معناه في رأيه أنني كنت أسجل كل مايقوله بجهاز صغير أخفيه في ملابسي على طريقة رجال الخابرات!!

وعندما أنكرت ذلك وأقسمت بأغلظ الأيمان أنني برىء من تهمته

ولا أعرف هذه الأشياء التجسسية التي يتحدث عنها قال متعجبًا:

\_إذن كيف لم تفتك كلمة مما قلت وكنت منعتك من تسجيل حديثي سواء بالقلم أو بجهاز التسجيل؟.

قلت: هل تتذكر يادكتور بدوى أننى كنت استأذنت منك عدة مرات أثناء الحديث للذهاب إلى «التواليت» وعندما سألتنى عن السبب قلت لك اننى أعانى من مغص فى بطنى بعد أن تناولت واحدًا من سندويتشات الشاورمة التى تملأ الحى اللاتينى.

ـ قال نعم أتذكر ذلك كما أتذكر أيضًا أننى صادفتك ذات مرة وأنت تلتهم شيئاً من هذه الأطعمة الرديئة وعندما حاولت أن تقترب منى، قلت لك: انته أولا من هذا «القرف» الذي تحشو به معدتك ثم عد إلى .

في هدوء بعد أن تنفست الصعداء وحمدت الله أن ذاكرة الدكتور بدوى ـ ماشاء الله ـ كشاشة الرادار تسجل كل ما يمر بها ـ قلت :

- فى هذه المرات التى كنت أنزل فسيها إلى التواليت (ملاحظة: دورات المياه فى باريس توجد فى الأغلب تحت الأرض) كنت أكتب الأفكار التى تحدثنى عنها وأحرص على أن تكون فى ذات الألفاظ التى تتلفظ أنت بها.

ولهذا السبب يادكتور جاء الحوار الذي أجريته معك أمينًا لاتشوبه شائبة. - فقال الدكتور بدوي وقد ازداد تعجبًا:

- الغريب أنك لم تنس شيئًا مما تحدثت به.

فقلت بعد أن احمر وجهى خجلاً:

\_إذن اتهامك لى بأنى أعمل مع أجهزة الخابرات أصبح \_والحالة هذه \_ وسامًا على صدرى لأمانتى وموضوعيتى . . شكرًا لك يادكتور ألف شكر . ولم يعلق الدكتور بدوى وخرج من المكتب كما جاء فجأة!

## ..مع إبراهيم شكرى

ذات يوم عدت إلى المكتب بعد لقاء عمل بالخارج فاستقبلني زميل لى ببشاشة غير معهودة وقال:

- هل تعرف من زارك اليوم في المكتب أثناء غيابك ؟ .

قلت: بالطبع لا.

قال: لقد زارك واحد من أهم الشخصيات السياسية في مصر.. جاء خصيصًا ليسأل عنك!

قلت: ومن هو هذا الزائر المهم؟

فى ابتسامة باهتة بعض الشيء قال: زارك اليوم المهندس إبراهيم شكرى رئيس حكومة الظل وزعيم المعارضة في مصر.

بدت أمارات الدهشة على وجهى لأننى لا أعرف إبراهيم شكرى جيدًا وربما آخر مرة التقيته فيها كان في النصف الثاني من السبعينيات عندما كان مرشحًا عن دائرة (مركز شربين) التابع لها محل إقامتي ولست أعتقد أنه لايزال يذكرني.

مططت شفتى مستغربًا الزيارة وهممت بالدخول إلى مكتبى . . فجاءنى صوت الزميل يقول: لقد كان برفقته صديقك ـ هكذا قال ـ الدكتور عبدالرحمن بدوى!

هنا فقط فهمت إلى حد ما لماذا زارني المهندس إبراهيم شكري.

فأذكر أن د. بدوى نفسه عندما عرف أنى أتبع (دائرة مركز شربين) انتخابيًا حدثنى عن ممثلها وقتذاك في مجلس الشعب (إبراهيم

شكرى) وقال إنه يعرف جيداً وترتبط الأسرتان (بدوى وشكرى) بأواصر قرابة وصداقة منذ زمن.

وبدورى أضيف أننى كنت أعرف منذ أيام الصبا أنهما من الأسر الإقطاعية التي كانت تملك مساحات شاسعة من الأراضي الزراعية.

وعندما علمت أن المهندس إبراهيم شكرى يقيم فى فندق لوتيسيا الشهير الواقع فى الحى اللاتينى (مقر الإقامة الدائمة للدكتور بدوى) ذهبت للقائه بعد أن حدد لى (اليوم والساعة).. وأثناء حديثى معه عرفت أن د. بدوى هو الذى أخبره أن هناك صحفيًا من دائرة شربين يعمل فى باريس. «فكان أن تحمست لرؤيتك واتهزنا فرصة وجودنا بالقرب من مكتبك لنمر عليك لكن لم نجدك».

.. كما عرفت من المهندس إبراهيم شكرى أن أحد أشقاء الدكتور بدوى لعله (الدكتور ثروت بدوى) طلب إليه عندما علم أنه سيمر بباريس عائدًا من المؤتمر البرلماني الدولي الذي يشارك فيه ضمن الوفد البرلماني المصرى في سبتمبر عام ١٩٨٩ - أن يتصل بالدكتور بدوى ليقف على أحواله والاطمئنان عليه.

## لن أدفع سوى ١٠ فرنكات!

مرة أخرى اقتربت منى «ناهد شديد» سكرتيرة مكتب الأهرام في باريس بابتسامتها الهادئة وهمست في أذنى قائلة:

-الدكتور بدوى يقف بالباب!

قفزت من مكانى فرحًا أو مفزوعًا - لا أدرى - وتقدمتها لكى أرحب به ، وسبقتنى كلمات «أهلاً وسهلاً يادى النور» لكن الدكتور بدوى لم يعبأ بذلك وطلب أن أساعده فقط في طبع مائة صفحة على الكمبيوتر في أسرع وقت . . وقال لن أدفع في الصفحة أكثر من عشر فرنكات!

التفت نحو «ناهد» وقلت: لها مارأيك؟.

فقالت فى أدب كعادتها: أنا تحت أمرك يادكتور لكن أرجو أن تلاحظ أننى لست سريعة فى الكتابة. فأنا ـ كما تعرف ـ أكتب بيدى اليمنى أما يدى اليسرى فهى مشغولة دائمًا فى الرد على التليفون.

فاقترحت أن نبحث عن شخص علّه ينقذنا وينجز مايريده الدكتور بدوى على وجه السرعة فكان أن اتصلت «ناهد» بصديق مصرى يعمل موظفًا في سفارة قطر بباريس اسمه (مصطفى موسى) فوجدناه مشغولاً لكنه أحالنا إلى شخص آخر طلب أن ندفع له ٣٠ فرنكًا في الصفحة الواحدة بدلاً من ٥٠ فرنكًا.

هنا صرخ د. بدوی وقال:

ـ لن أدفع إلا ما سبق أن قلته وهو عشر فرنكات مارأيكما؟

بدأ الموقف يتأزم: الدكتور بدوى يرشقنا بنظراته الغاضبة و«ناهد» غارقة في خجلها وأنا موزع بين تهدئة الدكتور بدوى ومحاولة التفكير في حل عاجل للمشكلة!

وبعد دقائق مرت كالسنوات العجاف، حسم الدكتور بدوى القضية بأن اتجه إلى الباب وصفقه وراءه في غضب.

لحقتُ به على مقربة من شارع الشانزلزيه وعبثًا حاولت امتصاص غضبه لكنه كان ثائرًا في فظاظة وتحدث كثيرًا كثيرًا.

ومما لا أزال أذكره أنه قال محتداً:

- جئت إليك تساعدنى في كتابة هذه الأوراق على الكمبيوتر.. فتهربت منى وراوغتنى أنت والسكرتيرة!.

وحاولت أن أشرح الموقف لكنه كان يقاطعني رافضاً أي تعليق.. فأردت تغيير الموضوع وطلبت أن نحتسى فنجانًا من القهوة ثم نُجرى حوارًا حول آخر مؤلفاته الإسلامية (وأهمها كتاب عن حياة محمد والثانى عن القرآن الكريم) ففوجئت به يقف فى عرض الشارع ويقول لى:

ـ حسنًا. إذا أردت مقابلة معى فادفع الأجر مقدمًا! لم أتمالك نفسى من الدهشة وقلت ضاحكًا:

. نحن نكتب عن أعلام الفكر أمثالك، لكى يطلع الناس على مايدور في رؤوسهم.. فيقبلون على شراء مايكتبون.

فقال ساخرًا: ها أنت قد كتبت عنى عدة مرات فأين مُشترو كتبي إذن؟ ثم مال نحوى وقال في حسم:

-اسمع، ثق تمامًا أننى لن أجرى معك المقابلة التي تريد إلا إذا دفعت لي خمسة آلاف فرنك أجرًا عنها. وعلى العموم مطلبي هذا ليس غريبًا فتوفيق الحكيم كان يفعل الشيء نفسه.

بل حدث ذات مرة أن اتفق معه أحد الصحفيين أن يلتقى به لمدة ساعة مقابل «أجر معلوم» لكنه فوجئ أن الحكيم توقف بعد فترة عن الحديث ولم يشأ أن يتم عبارته. فظن الصحفى أنه ربما يتذكر شيئًا ما، أو لعله يبحث عن صياغة أخرى للفكرة التي كان يريد أن يفصح عنها.

وعندما طال صمته سأله عن السبب فقال توفيق الحكيم: لقد انتهت ـ ياولدى ـ مدة المقابلة المتفق عليها. وإذا أردت وقتًا اضافيًا لكى أتم عبارتى فأدفع الأجر مقدمًا.

ثم استرسل الدكتور بدوى يقول: وقديمًا فعل جان بول سارتر (فيلسوف الوجودية الأشهر) الشيء نفسه بل قد حدث أن دفعت له إحدى المؤسسات الإعلامية نحو نصف مليون فرنك في عدة مقابلات أجرتها معه.

وأذكر أن د. بدوى قال ذلك ثم حن الخطى مسجها إلى محطة المسرو، وتركنى حائرًا وسط الشارع أفكر فى حالى. فالخمسة آلاف فرنك التى يطلبها فى المقابلة الواحدة كانت تزيد على راتبى الشهرى وقتئذ بخمسمائة فرنك . (نقص راتبى بعد ذلك إلى ثلاثة آلاف فرنك بفرمان من مدير المكتب الذى كان عين ابن شقيقته وأمر أن يحصل هو على راتبى، وأحصل أنا على الراتب الأقل وعندما أبديت تبرمًا، رد فى غرور مقيت قائلاً: هذا ما أراه، وإذا لم تقبله، فالباب يسع جمسلاً!!) المهم تمنيت أن يكون المبلغ الذى طلبه د. بدوى متوفرًا معى لكى أدفعه من (حر مالى) . أولا لكى يهدأ د. بدوى بالاً ويستريح، وثانيًا لكى أظفر بما لم يظفر به غيرى من أحاديث وأفكار وآراء تمتلئ بها رأس هذا المفكر المتفرد فى نبوغه وعبقريته.

لكن. . ليت المطالب بالتمنى!!

# معارك بدوى

- معرکة بدوس مع محمد أرکون
- معرکة بدوس مع جامعة السوربون
  - معرکة بدوس مع عبد الله نعمان
  - معرکة بدوس مع د. فؤاد زکریا

#### «أنا أسب وأشتم» إذن أنا موجود لا

السمة الغالبة على معارك الدكتور عبد الرحمن بدوى أنها تبدأ عادة بالاتهام من جانبه لأحد المفكرين المعاصرين له، ثم يقوم المتهم بالرد رأو بالدفاع) عن نفسه.

وللإنصاف أذكر أن أحدًا من هؤلاء المفكرين (المتهمين) الذين التقيت بهم لم يفكر في رد الإهانة بإهانة ، أو الاستخفاف باستخفاف عاثل ربما لأن الدكتور بدوى يجيد استعمال هذه الأسلحة (أقصد الإهانة أو الاستخفاف) ببراعة فائقة . . فكل الناس عنده متهمون حتى ولو ثبت العكس!

وفى كل مرة كنت أجلس معه في مقاهى الحي اللاتيني بباريس كان الايترك أحدًا إلا ويرشقه بسهم من سهامه.

فهذا الرجل هو تلميذ الاستشراق، ومشكوك في وطنيته (يقصد محمد أركون) وهذا الناقد (...) لم يكن يحضر محاضراتي عندما كنت طالبًا في الجامعة، بل لم يحصل على درجة الليسانس إلا بعد شق الأنفس!

أما هذا المفكر (...) الذى ترك وطنه وجاء ليعيش فى باريس فهو دعى ، وشايع أنصار ماوتسى تونج بعض الوقت ، ثم بعد ذلك تزوج من سيدة مصرية طلقها طلاقًا بائنًا ، ثم تزوج من سيدة فرنسية تعمل فى مجال التدريس ، واشترت له البيت الذى يعيش فيه ا

وهذا الكاتب الذي يملأ الدنيا ضجيجًا هو منافق كبير، ومنتفع

أكبر!، وأشهد أنى كنت أتعجب من ذاكرته التى كانت تختزن كل شىء (الغث والثمين معًا) لأنه كان يذكر وقائع قديمة، ويتحدث عنها بحماس كما لو كانت وقعت بالأمس.

فعباس العقاد الذى رحل فى عام ١٩٦٤، كان مايزال حيًا ينبض بالحياة أمام عينيه ولا يتردد فى كل مرة كنت ألتقيه فيها، فى أن يكيل له ولكل من يهتم بفكره وأدبه. الاتهامات التى تقشعر منها الأبدان!

وأذكر أنى ذهبت ذات يوم برفقة أحد الأصدقاء لنمضى بعض الوقت في مقهى «كلونى» الشهير الذى يقع على ناصية شارعى سان ميشيل، وسان جرمان بالقرب من جامعة السوربون، فإذا بى أجده جالسًا على بعد بضعة أمتار من الباب.. وما أن رآنى حتى امتعض امتعاضًا شديدًا، ورد على تحيتى له، بسباب مُتواصل على عباس العقاد (لأنه كان يعرف أنى مهتم أكاديميًا فى ذلك الوقت بفكر العقاد).. وزعم أن العقاد رجل هامشى عاش ومات دون أن يشعر به أحد فى دنيا الأدب أو الفكر، ومن الخطأ الاعتقاد بأنه كان يعرف مناهج البحث الأكاديمية مثل غيره من الدارسين فى الجامعات، لأنه أولاً وأخيراً، لم يكن أكثر من مجرد قارئ.. ثم انتفض واقفًا، بينما كنت فى حالة ذهول مما أسمع، وقال: ما هذا الذى يحدث لكم أنتم أيها الصغار!.. أنت تُعد أطروحة دكتوراه عن العقاد فى السوربون.. وفى مدريد، التقيت قبل فترة بشخص آخر يعد أطروحة دكتوراه عن العقاد فى السوربون.. وفى مدريد، التقيت قبل فترة بشخص آخر

وأضاف: إن العقاد لم يكن في يوم من الأيام مُفكراً أو شاعراً.. إنكم تعبثون بل إن أقصى مايمكن أن نقوله عنه هو ما سبق أن قاله صادق الرافعي وهو أن العقاد كان يكتب حسب البريد الأدبى الوارد من انجلترا بمعنى أن ثقافته القشرية لم تكن تسمح له بأكثر من التعليق على

بعض المقالات التي تتضمنها مطبوعة الملحق الأدبي الإنجليزية.

ثم ألقى الدكتور بدوى بشمن القبهوة على المنضدة، في عصبية شديدة، وحمل معطفه في يده، وخرج من المقهى غاضبًا.

وأعترف يعلم الله أن موقفه من العقاد وتلاميذه كان يؤلمنى كثيراً ليس فقط لأنه موقف عاطفى وشخصى محض، ولكن أيضاً لأنه (غير أخلاقى)، لأن اتهام مُفكر كبير فى وزن عباس العقاد بهذا الكم من النقائص، والإصرار عليها سنوات ثم وضع كل من يتحمس للعقاد فى «الخندق» نفسه هو موقف تعوزه الأمانة العلمية والإنسانية معاً.

\_فعلى سبيل المثال\_الكاتب الكبير أنيس منصور النقيصة الوحيدة عنده في رأى د. بدوى هو حُبه للعقاد!.. وكذلك رجاء النقاش صاحب كتاب «عباس العقاد بين اليمين واليسار» الذى تسبب كما يقول بدوى في إغلاق مجلة الدوحة لأنه نشر مجموعة مقالات (لحسين أحمد أمين) أغضبت القطريين

# معركة بدوى مع محمد أركون (\*\*)

لن أنسى ماحييت ماقاله د. بدوى عن مفكر عربى كبير ( . . . ) من أنه اعتنق النصرانية لمدة لا تقل عن عشر سنوات عندما كان يدرس فى فرنسا . . وكان ينام الليل والنهار فى الدير لا يبرحه .

وقال عن آخر ( . . . ) إنه كارثة على الفكر والثقافة ، لأنه كما يقول «بدوى» طالب فى ندوة علمية أن نكرس كل جهودنا لدراسة وفهم الفكر المستنير عند الإمام محمد عبده لأنه سيغنينا عن دراسة تاريخ الفلسفة الحديثة فى أوربا .

(ملاحظة: كنت سألت د. بدوى يومًا عن الإمام محمد عبده، فقال في استياء بالغ: لا أحب سيرة هذا الرجل!!)

ولإلقاء مزيد من الضوء على شخصية هذا الفيلسوف الكبير، سوف نتوقف أمام أربع معارك مع المفكر الجزائرى محمد أركون، ومع جامعة السوربون بباريس، ثم مع المفكر المصرى فؤاد زكريا، والكاتب اللبنانى عبدالله نعمان.

於非於

حيثيات الحكم وظروف الاتهام: لست أدرى على وجه اليقين سبب هذا القيدر من «الكراهية».. الذى يحمله الدكتور بدوى للمفكر الجزائرى المعروف محمد أركون.. فما من مرة يذكر فيها اسم الأخير

 <sup>(\*)</sup> محمد أركون، مفكر جزائرى معاصر يعيش في باريس مند نحو نصف قرن وله
 العديد من المؤلفات في الفكر والحضارة الإسلامية.

إلا ويبدى الدكتور بدوى امتعاضًا شديداً.. ويمطرنا لسانه بسيل من الاتهامات التي تنال من (أركون) ومن مستواه الفكرى ونزاهته العلمية.

فأركون - من وجهة نظر بدوى - ليس أكثر من تلميذ في مدرسة الاستشراق (الاستعمارية) الكبرى التي تضع نصب عينيها كهدف ثابت تشويه الإسلام والإساءة إلى نبيه، والطعن في قرآنه الجيد ثم هو يحيط نفسه بحزاعم معرفية. لا أساس لها. ولذلك يجهل الكثيرون الدراسات التي يتخصص فيها. يقول بدوى:

-قد يذكر اسم محمد أركون في ميدان الدراسات العربية والإسلامية في جامعة السوربون، ولمن يسأل عن الإضافة الحقيقية التي قدمها هذا الرجل أو الدور الذي يقوم به، أقول لست وحدى الذي لا يعرف حتى الآن، في أي الدراسات قد تخصص أركون، لكن ما أعلمه علم اليقين أنه قد جنى على الفكر العربي جناية لا تغتفر، وإذا لم تصدقني فإليك المقدمة التي كتبها لترجمة كازيمسكي للقرآن الكريم التي أشهد أنها حوت أخطاء ومغالطات تكاد لا تغتفر لدارس مبتدئ في تاريخ الفكر الإسلامي.

ناهيك عن أن يكون أستاذًا للدراسات الإسلامية والعربية بجامعة السوربون (مثل صاحبنا أركون).

الدفاع: يقول أركون: على الرغم من اتهام الأستاذ بدوى لى بالقضاء على الفكر العربى و لا أدرى كيف فإننى لا أخفى احترامى الشديد له ولكل ماقدم من أعمال في مجال البحث الفلسفى، كما لم يقلل من احترامي له مايشيع في الأوساط العلمية المهتمة بتأريخ الفلسفة العربية من أن د. بدوى لم يتقيد في كل أعماله بالقواعد العلمية التي يحترمها العلماء في تحقيق النصوص.. وأشهد أننى لم أكن

أسمح لنفسى فيما مضى أن أقول كلمة نقد في مستوى د. بدوى العلمى والفكرى ليس لأنه يضيق بالنقد ضيقًا شديدًا فقط ولا يطيق أن يراجعه أى إنسان فيما كتب أو ذهب، ولكن لأننى «أعترف أيضًا وعنتهى الصدق» بأننى أخافه وأخشاه وأرتعد منه كغيرى من الناس! وعلى كل حال مادام الأستاذ بدوى قد اختار أن يطلق لسانه في كما يحلو له بالتهوين من أمرى مرة، وباتهامى بالسطحية والجهل مرة أخرى، فليعذرني إن رددت عليه اتهامه، فالكلام الذى يذكره عندما يمدح المستشرق الفرنسي الشهير ماسينيون رافضًا كل من جاءوا بعده (") يدل على أن فكره وقف في الأربعينيات والخمسينيات من هذا القرن، بل أكاد أقول إنه وقف في القرن التاسع عشر حيث كانت قمة العلم في أوربا تتمثل في العلم الفيليولوجي الألماني والمناهج التاريخية المعروفة بأوربا، وهي المناهج المتصلة أيديولوجيا بالتيار الاستعمارى والأتنوجرافي الذي اتسم به الفكر الغربي إلى انتهاء الحرب الجزائرية.

أما ماحدث في فرنسا بعد الستينيات والسبعينيات ـ كما يؤكد تاريخ الفكر الغربي نفسه ـ في عسبر ثورة فكرية ومنهجية وابيستمولوجية (معرفية) لم يشارك فيها (العلامة) الأستاذ بدوى لأنه لم يزل ينظر إلى البحث العلمي من وجهة النظر الفيليولوجية التاريخية معرضاً عن التيارات الفكرية الأخرى في مجال العلوم الإنسانية والاجتماعية.

ثم يضيف محمد أركون قائلاً:

. لم أكتشف في كتابات الأستاذ بدوى العديدة صلة علمية بجميع

<sup>(\*)</sup> كان د. بدوى نفى وجود أساتذة كبار في جامعة السوربون بعد رحيل ماسينيون.

ما أتت به مدرسة الحوليات المعروفة في فرنسا، وكذلك لم يطلع على جميع ماصدر في علم الأنشروبولوجيا، وعلم اللسانيات، وعلم السيميائية ولذلك كان طبيعياً أن يجهل الشورات العلمية الحادثة بجامعة السوربون وسائر الجامعات الفرنسية وليت د. بدوى يعرف أن المناهج الفكرية والعلمية التي أتت بعد الستينيات والسبعينيات في العالم قد غيرت الجو الفكرى والمناهج العلمية وطرق النقد الأبيستمولوجي إلى حد لايمكن الاكتفاء - كما هو حاله - بالتقوقع فقط داخل تحقيق النصوص!!.

وفي لهجة حادة تابع أركون يقول:

كان لابد لمن يريد أن يقوم بوظيفة تحديث الفكر العربي المعاصر أن يغرق حتى أذنيه في هذه الثورات.

وهذه المهمة التي لم يدركها (العلامة) الأستاذ بدوى هي التي يقوم بها - بفخر شديد - الأستاذ أركون منذ أكثر من أربعين عاماً في جامعة السوربون، ولايزال يقوم بها لا في جامعة السوربون فحسب ولكن في جامعات العالم الكبيرة أيضا: في العالم الإسلامي وأوربا وأمريكا بهدف تنوير الفكر العربي ورفع الفكر الإسلامي إلى مستوى الاجتهادات العالمية التي يقوم بها الباحثون في العلوم الإنسانية والاجتماعية.

واستطرد أركون يقول:

\_إن المسلمين في فرنسا وأوربا في حاجة شديدة إلى مثقفين عرب متفتحين لتقديم صورة عصرية وإيجابية للفكر العربي.

وكان من المنتظر أن يشارك د. بدوى في هذا العمل الإيجابي ولا يفتخر «بعلمه القديم». أو يرفض جميع الاجتهادات التي يقوم بها

رجال ونساء في بلد مثل فرنسا - حتى يكتبوا صفحة جديدة في تاريخ العلاقات بين فرنسا والعالم العربي والإسلامي في حدود علمنا.

لقد انتهت هذه المعركة بما يشبه الصلح بين المفكر الجزائرى محمد أركون والدكتور عبدالرحمن بدوى عبر وساطة أكاديمية من جامعة السوربون. لكن بقى لنا حصادها. كما بقى الدكتور بدوى شاهرًا هراوته .. كعادته ـ باحثًا عن معركة أخرى)

#### معركة بدوى مع جامعة السوربون

حيثيات وظروف الاتهام: شن الدكتور بدوى هجومًا ضاريًا على جامعة السوربون وخصوصًا قسم الدراسات العربية والإسلامية بها.. الذى يراه ضحلاً وغير مجد، وينصح الطلاب العرب الوافدين إلى فرنسا بعدم الدراسة في هذه الجامعة، لأنهم يضيعون وقتهم، وكان الأولى بهم أن يتابعوا دراساتهم وأبحاثهم في بلادهم.

ويؤكد أنه بعد جيل المستشرق الفرنسى الكبير ماسينيون لا يوجد بين أساتلة السوربون مايمكنه أن يعلم شيئا ذا بال، وإذا كان لزامًا على الطلبة أن يأتوا إلى فرنسا، فليأتوا للراسة الليسانس وليس للدكتوراه.

يقول د. بدوى: عن السوربون لاتحدثنى، ولا أحدثك، فلقد انتهت هذه الجامعة منذ زمن خصوصًا أقسام الدراسات العربية والإسلامية بها.. ولعلى لا أكون مغاليًا إذا قلت إن آخر عهدنا بالدراسات الإسلامية القيَّمة في جامعة السوربون كان ماسينيون وزملاؤه من المستشرقين الجادين.. أما من جاءوا بعد ذلك فقد همَشوا هذه الدراسات حتى باتت ضحلة وسطحية إلا من طنطنات فارغة وعبارات مجوجة.

ثم يسترسل قائلاً: اقرأ موسوعة الفلاسفة التي صدرت مؤخراً بالفرنسية لترى جناية روجيه أرنالديز (وهو من أساتذة السوربون المعدودين).. على الفلاسفة العرب فهو لايرى في المشرق العربي أي

مفكر يسترعى الانتباه ولذلك أغفل ذكر (كما أغمط حق).. هؤلاء المفكرين المشرقيين، واكتفى بالإشارة إلى الإنتاج الفكرى في الغرب.

ومادام روجيه أرنالديز لم يجد غير (محمد مزالى ـ رئيس وزراء تونس الأسبق) وبعض الوجوه الأخرى في المغرب ـ والمغرب فقط حنماذج للمفكرين والفلاسفة العرب. فماذا تنتظر منى أن أقول عن هذا الجُرْم الذي ارتكبه هذا الرجل عمداً أو عن غير عمد في حق الفكر العربي والفلسفة الإسلامية.

الدفاع: (قلم إن الاتهامات التي قالها د. عبد الرحمن بدوى ضد د. محمد أركون (وجامعة السوربون) لا تقوم على أى أساس ثابت وإنما يبدو فيها أنها اتهامات مغرضة.

وأود أن أؤكد هنا أن لجامعة السوربون الجديدة (باريس ) موقعًا متميزًا في فرنسا والدول الغربية نظرًا لكثافة ونوعية وجود الطلاب الأجانب خصوصًا الوافدين من الدول العربية وهي لا تستبعد «خيارات» الطلاب الراغبين في دراسة لغاتهم الأصلية وآدابهم وحضاراتهم طالما تتوافر لديهم الشروط اللغوية اللازمة.

ويتم قبول هؤلاء الطلبة في جميع سنوات الدراسة الأولى وفي الدراسات العليا ويحتل الطلبة العرب حوالي ٢٠٪ من العدد الكلى للملتحقين بجامعة السوربون الجديدة والبالغ عددهم نحو ٠٠٠ طالب.

ويختلف المنهج رمتعدد التخصصات الذي أضاف بعدا علميا جديدا

<sup>( \*\* )</sup> تولى الدفاع نيابة عن جامعة السوربون د. محمد رقاية الذي كان يشغل وقت اندلاع هذه المعركة منصب نائب رئيس قسم الدراسات الإسلامية بجامعة السوربون الجديدة

فى دراسة اللغة والأدب والحضارة خصوصاً مع الإسهامات الغزيرة للعلوم الإنسانية والاجتماعية ) اختلافًا كبيرًا مع مناهج الدراسات الاستشراقية فى جيل د . عبدالرحمن بدوى ، فلم يعد هناك فى جامعة السوربون الجديدة عمالقة مثل ماسينيون وغيره مما ذكرهم د . بدوى ، وإنما يتم حاليًا اختيار الأساتذة تمامًا مثل الولايات المتحدة الأمريكية على أسس الكفاءة العلمية والتربوية بغض النظر عن اعتبارات الأصل والجنسية .

وقد خلّف جيل الأساتذة المشاهير عددًا من الدارسين الباحثين من الشباب. . تم اختيارهم من المتخصصين في مجالات بحثهم المختلفة وهم يعملون في مجموعات بحث . . الأمر الذي يختلف مع الدراسات الفردية لجيل ماقبل عام ١٩٦٨ .

لم تعد جامعة السوربون كما كانت من قبل، فالدكتور بدوى يقصد فى حديثة «السوربون القديمة» التى كان يعمل فيها بالتدريس المستشرق روجيه أرنالديز والأستاذ أركون.. وما حدث حاليًا هو أن هذه الجامعة القديمة قد حل محلها منذ عام ١٩٧٠ العديد من الجامعات المتنافسة فى باريس.

وقد فرضت جامعة باريس على نفسها بصفتها (سوربون جديدة) رغم احتلالها للمبانى القديمة لجامعة السوربون بفضل الجهود الضخمة التى بذلتها مجموعات البحث والدراسة تحت إشراف مسئوليها فى مجال التعليم والإدارة خصوصًا الأساتذة «أندريه ميكيل» و«دانيل ريج» و«محمد أركون» و«محمد رقاية».. فقد سعوا إلى الحفاظ على خبرات ومعارف جامعة السوربون القديمة وفقًا للإسهامات الجديدة للعلوم الإنسانية والاجتماعية.

وتعد حاليًا أعمال الأساتذة: ندا طاميش وعبدالله الشيخ موسى (الذي يطور حاليًا منهجًا لدراسة الأدب الكلاسيكي) من الأعمال المعروفة على نطاق واسع.

أما فيما يتعلق بالدكتور محمد أركون، فقد رأس حتى يونيو ١٩٨٨ معهد الدراسات العربية والإسلامية وكان يشرف على إعداد رسائل الدكتوراه في العيديد من التخصصات مثل اللغة وحضارات الشرق الأوسط وشمال إفريقيا، ومازال د. أركون يرأس مجلة الدراسات العربية (أرابيكا) ويباشر مهامه كأستاذ باحث وقد استطاع القائمون على جامعة السوربون الجديدة تحديث وتنويع الدراسات العربية حتى تتوافق مع العصر الذي أصبحت فيه اللغة العربية هي اللغة الرسمية الخاصة في منظمة الأم المتحدة وفي اليونسكو منذ عام ١٩٧٣.

وتُعد جامعة السوربون هي أول جامعة فرنسية تعتبر اللغة العربية لغة أجنبية حيث يستخدمها الناطقون باللغة الفرنسية.

وقامت الجامعة منذ عام ١٩٧٤ بتطوير حقيقى فى مناهج التعليم المستخدمة، وقد اختصت جامعة (السوربون الجديدة) بتقديم دبلوم (قومى) جديد خاص باللغة العربية كلغة أجنبية تطبيقية على الترجمة والترجمة الفورية، والأعمال والتجارة ممايساهم فى إعداد الطلبة للعمل فى القطاع الثالث وهو قطاع التجارة والخدمات أو يؤهلهم إلى الالتحاق بالمعهد العالى للترجمة الفورية التابع للسوربون الجديدة الذى يعتبر أهم معهد فى أوربا للترجمة.

تبقى ملاحظتان: الأولى: هى أن رد جامعة «السوربون الجديدة» جاء مهوراً بإمضاء الدكتور محمد رقاية الأستاذ المحاضر بالجامعة ومساعد مدير قسم الدراسات والأبحاث الخاصة بلغات وحضارات الشرق

والعالم العربي.

والثانية: هى أن محمد أركون لم يشأ أن تمر هذه الفرصة دون أن يسجل تعليقه على هجوم بدوى على جامعة السوربون، وأساتذتها وطلابها من العرب.. وجاء فيه مايلى:

إن دعوة د. بدوى الطلاب العرب بألا يأتوا لمواصلة دراساتهم العليا في جامعة السوربون هي دعوة خطيرة ماكان ينتظر أن يقول بها مفكر مثل بدوى لكن لا أشك لحظة في أن حجته واهية للغاية ، فكفاءة جيل مابعد ماسينيون على حد تعبير بدوى لا تشوبها شائبة ، وحسبه أن يخرج من قوقعة النصوص ليكتشف أن «مدرسة الحوليات» قد أحدثت ثورة بحثية وأكاديمية كبيرة في مجال الدراسات العربية والإسلامية .

وفيما يتعلق بالمستشرقين فلاشك أن الاستشراق قد خدم الاستعمار في الفترة التي أسميتها في أبحاثي «بالحداثة الكلاسيكية».. لكن المحقق أن فترة الحداثة الجديدة قد شهدت تغيرًا في هذه المفاهيم وهو ما يجعلني أجزم بأن اتهام جميع الأساتذة في السوربون وفرنسا بهذه التهمة هو نوع من السفسطة.

ثم تبقى أخيراً مسئولية الطالب العربى ذاته الذى عليه أن يختار جيداً الأستاذ المشرف خصوصاً أنه مازال يحتاج للدراسة فى السوربون وغيرها من الجامعات الفرنسية والأوربية التى لا تُقارن بحال من الأحوال مع جامعاتنا العربية سواء فى أسلوب الدراسة بها أو فى مجال البحث العلمى

# معركة بدوى مع عبد الله نعمان (\*)

صب الدكتور عبد الرحمن بدوى جام غضبه على الكاتب اللبناني عبدالله نعمان واتهمه بالكذب والتزوير.

والسبب هو: أن عبدالله نعمان كان أشار في معرض حديثه معى عن ذكرياته الباريسية ـإلى أن الأقدار قادته في نهاية الستينيات إلى أن يقضى ليلة في أحد الفنادق الباريسية (فندق لوبروجريه) وهو نفس الفندق الذي كان ينزل فيه عميد الأدب العربي طه حسين وقت أن كان طالبًا بجامعة السوربون.

وقد جرت وقائع الاتهام كالتالى:

«أنكر الدكتور بدوى بشدة هذه الحكاية ، مؤكداً أنه لا نصيب لها من الصحة ، فطه حسين لم ينزل مطلقًا في هذا الفندق الذي نزل به عبدالله نعمان ، لأنه كان ينزل حيث يأتي إلى باريس بين عامى ١٩٢٠ و ١٩٣٠ في منزل أهل زوجته الواقع آنذاك في شارع «موفتار» خلف مقبرة العظماء «البنتايون».

وبدءًا من عام ۱۹۳۰ وحتى عام ۱۹۳۹ كان طه حسين ينزل فى فندق «سيفرفانو» بالحى السابع، ثم اعتاد ـ بعد ذلك ـ أن ينزل فى «فندق لويتسيا» بدءًا من عام ۲۹۳ ، وحتى آخر مرة جاء فيها إلى باريس (أى فى عام ۱۹۵۲) حيث قاطع طه حسين فرنسا بعد ذلك بسبب اشتراكها فى العدوان الثلاثى على مصر، وقام «برد النياشين»

<sup>(\*)</sup> كاتب لبنانى معاصر ، كان يشغل فى الثمانينيات منصب المستشار الثقافى اللبنانى فى باريس ، وله عدد من المؤلفات منها «العلمانية فى الوطن العربى».

العلمية التي حصل عليها من فرنسا احتجاجًا على الموقف الفرنسي المعادى في ذلك الحين لمصر والشعب المصرى.

وأضاف د. بدوى يقول: الحق أن الأخ اللبنانى عبدالله نعمان قد التبس عليه الأمر، لأن الشخص الذى كان ينزل فى فندق (لوبروجريه) الواقع فى شارع «جى لوساك» هو الدكتور محمد غلاب وليس طه حسين. والمعروف أن د. غلاب كان ضريراً بعينيه كطه حسين ودرس فى باريس - كما حصل على درجة الدكتوراه فى الفلسفة من جامعتها فى أو ائل الثلاثينيات.

ولاشك أن عبد الله نعمان قد ظن أن أى طالب ضريرهو بالضرورة طه حسين، وغاب عن باله، أن طه حسين عبدما كان ينزل فى الفنادق التى اعتادها كان يصطحب معه زوجته وابنته أمينة وابنه مؤنس. فكيف يستقيم هذا الأمر مع الشخص الواحد الذى لاتصحبه - كما يزعم عبدالله نعمان - سوى زوجته فقط.

واستطرد يقول: يجب على الباحثين أن يعرفوا أن المكفوفين الذين بحساءوا إلى باريس لطلب العلم في النصف الأول من هذا القرن، كثيرون، وأذكر منهم الدكتور العراقي مهدى البصير الذي حصل على درجة الدكتوراة في الأدب من جامعة باريس عام ١٩٣٣، وباحث قانوني آخر ـ لايحضرني اسمه الآن ـ وهو يعمل حاليًا أستاذًا في كلية الحقوق جامعة بغداد، وكان حصل على درجة الدكتوراة في عام ١٩٤٩.

أما الشخص الثالث فيدعى فتحى عبد المنعم وكان يعد أطروحة فى الفلسفة، لكنه لم يحصل عليها رغم أنه أقام فى باريس أكثر من عشر سنوات، وكان آخر عهدى به فى عام ١٩٦٧ عندما رأيته لآخر مرة، ولا أعرف أين ذهبت به الأيام؟

الدفاع: تحدثت إلى الدكتور عبدالله نعمان في أمر اتهام بدوى له بالكذب والتزوير بشأن واقعة نزوله في الفندق نفسه الذي كان ينزل فيه الدكتور طه حسين، ونومه في الفراش نفسه الذي كان ينام فيه.

وبعد أن أمهلته يومًا أو بعض يوم بعث إلى بهذا الرد (أو الدفاع).. وجاء فيه مايلى: الدكتور عبدالرحمن بدوى قمة فكرية عربية كتب إلى اليوم عشرات الدراسات العلمية الجريئة واللافتة، ولعله الوحيد الذى يستحق، في رأيي المتواضع، لقب فيلسوف بين جمهرة المفكرين العرب المعاصرين، وفي كتابي «الاتجاهات العلمانية في العالم العربي» (بيروت بعاصرين، وفي كتابي «الاتجاهات العلمانية في العالم العربي العربي المعاصرين، وفي كتابي «الاتجاهات العلمانية في العالم العربي العربي العربي من عض حقه على المسار النقدى العربي المعاصر فخصصت له نبذة مميزة (صفحة ١٦٢) وكتبت أنه «تمكن من سبع لغات تمكنًا تامًا ساعده على التوغل الجاد في مواضيع فلسفية عميقة» (صفحة ٢٨).

ويهمنى هنا، نزولاً عند رغبة الصديق المشترك الدكتور سعيد اللاوندى أن أرد على كلام الدكتور بدوى بتوضيح مايلى:

أولاً: يقول الدكتور بدوى، إننى أخلط بين الدكتورين المصريين الضريرين الراحلين طه حسين (١٩٧٣ ـ ١٩٧٣) ومحمد غلاب (١٩٧٩ ـ ١٨٩٩) وأن هذا الأخيس هو الذى نزل فى «فندق لوبروجريه».. فى الحي اللاتينى بباريس، وليس طه حسين الذى كان ينزل فى بيت أهل زوجته الفرنسية سوزان (١٨٩٥ ـ ١٩٨٩).

أنا لا أنكر أن يكون طه حسين قد نزل فى منزل أهل زوجته بعد زواجه منها، ولكن كيف يعقل أن يسكن عند هؤلاء لدى قدومه الأول إلى فرنسا عام ١٩١٤ وهو لم يتعرف إليها بعد؟.

ثانياً: ربما أقام الدكتور محمد غلاب في «فندق لوبروجريه» . . عملاً

بنصيحة أحد زملائه الذين سبقوه في المجيء إلى فرنسا، بل لعله أقرب والفندق بتوصية من الدكتور طه حسين الذي سبقه في المجيء إلى باريس بعشرين عامًا.

ثالثاً: اعتمدت في كتابة مقالي المذكور على أقوال صاحب الفندق آنذاك الذي أبلغني أنه استقبل نفرًا من الطلاب المشرقيين، من مصريين وسوريين ولبنانيين وعراقيين وفلسطينيين، غير أنه أكد لى أن الطالب الضرير كان طويلاً، نحيلاً، وأنه أقام في فندقه في أوائل العشرينيات، عشية اندلاع الحرب العالمية الأولى، وتحديدًا عام ١٩١٤. «وكان الشاب الضرير يجيء برفقة حسناء فرنسية تساعده في دراسته وتخفف عليه مأساته » فكيف تصح روايته الضرير الآخر الدكتور غلاب الذي كان في بداية العشرينيات صبيا في الخامسة عشرة من عصره ؟.. وهل يُعقل أن يأتي صبى مراهق إلى باريس لتحضير أطروحة في السوربون؟.

وبكلمة أخرى أنا أستبعد كليا حصول التباس فى ذهن صاحب الفندق الكهل الذى مات فى مطلع السبعينيات (بعد لقائى به عام ١٩٦٩ بسنوات قليلة) بين الضريرين الكبيرين لسبب واحد على الأقل، بسبب الفارق الواضح فى عمريهما، فحسين يكبر غلاب بعشر سنوات كاملة، وأرجح أنهما أقاما فى الفندق نفسه بالتتابع، الأول فى مطلع العشرينيات (١٩٩٤). والثانى فى أواخر الثلاثينيات أو مطلع الأربعينيات.

وأخيرًا.. أرجو أن تكون هذه المطارحة الأدبية التاريخية بين الدكتور بدوى وبينى مناسبة للتذكير بعظيمين من بلادنا، يقينا منى بأننا في تكريمهما إنما نكرم أنفسنا وتراثنا وحضارتنا

## معركة بدوى مع فؤاد زكريا (\*)

حيثيات وظروف الاتهام: كنت أعرف مثل كثيرين -أن الدكتور بدوى لايرتاح كثيراً للدكتور فؤاد زكريا، ويروى تلاميذ الرجلين أن الحرب كانت ضروسًا بينهما عندما شاءت الأقدار أن يعملا في قسم واحد بجامعة الكويت.

وأشهد أنى التقيت بالدكتور فؤاد زكريا فى باريس مرتين على الأقل، ولا أذكر أنه أساء للدكتور بدوى تلميحًا أو تصريحًا عندما كنا نذكره عرضًا فى حديثنا.

ولأننى كنت أعرف أن بين الأستاذين الجليلين ما بينهما من خصام لم أندهش كثيرًا عندما صعدت مع الدكتور بدوى ذات يوم إلى الطابق الثانى في مكتبة جوزيف جون بالحى اللاتينى في باريس. وإذا به ينتزع من بين الكتب كتابًا ليضعه أمام عينى وهو يقول في غضب:

«انظر، هذه هى عينات الكتب التى يحرص الغربيون على إبرازها وترجمتها، فدققت النظر فى الكتاب فإذا به عبارة عن مجموعة من المقالات لنفر من الكتاب العلمانيين أمثال قرح فودة، وسعيد العشماوى، وفؤاد زكريا.. جمعها وترجمها من العربية إلى الفرنسية المستشرق الفرنسى جيل كيبيل».

وأذكر أنى سألت الدكتور بدوى قائلا:

<sup>(\*)</sup> د. فؤاد زكريا هو مفكر مصرى بارز، كان تلميذاً للدكتور بدوى في الفلسفة، وله العديد من المؤلفات الفكرية، والفلسفية المهمة.

ماذا تريد أن تقول؟ أجاب بوجه مُكفهر وقال وهو يشير إلى أرفف الكتب التي تملأ المكان:

بين هذه الكتب توجد عنسرات تقطر سمًا على الإسلام والمسلمين . . فأين نحن منها! .

وفه مت من كلام الدكتور بدوى أن الغرب لا يريد أن يفهم من الإسلام إلا مايريد هو أن يفهمه، ولذلك يرحب ويفسح الجال أمام ترجمة مؤلفات الكُتاب العلمانيين دون غيرها.. ومن بين هؤلاء الدكتور فؤاد زكريا.

الدفاع: انزعج الدكتور فؤاد زكريا كثيراً من كلام الدكتور بدوى، وهرع إلى القلم والورق، وكتب رغم مرضه فى لندن دفاعًا هو أشبه بالتوضيح، ألقى به الضوء تفصيلاً على سبب انزعاجه ثم عرج على علاقة الغرب بالإسلام من خلال تجربته الشخصية، وانتهى بالدعوة إلى تكريم الدكتور بدوى.

وجاء في هذا الدفاع مايلي: رأيي أن أستاذنا الكبير عبدالرحمن بدوى قد جانبه التوفيق أكثر من مرة في هذه العبارة المنسوبة إليه فهو أولاً يتحدث باستخفاف عن ثلاثة من أقطاب التنوير في مصر المعاصرة، وكذلك يسيء فهم نوايا المستشرق (يقصد جيل كيبيل) الذي ترجم مقالاتهم وكل المشروع الذي تمت هذه الترجمة في إطاره.

والأمر الذى يدعو إلى العجب هو أن فيلسوفنا الأكبر (عبدالرحمن بدوى) قد فهم العلمانية بأنها هجوم على الإسلام وأراد أن يقنع سامعه بأن الغرب يبدى اهتمامًا خاصًا بكتابات العلمانيين لأنها تهاجم الإسلام الذى يخافه الغرب.

هذا الفهم الذي يجعل العلمانية مُرادفة للهجوم على الإسلام هو

الفهم الذى يريده غلاة المتطرفين وكثيرون من أشباه الجهلاء في بلادنا. وأنا أقسم للقارئ أن يدى تتردد في كتابة هذا الكلام، ولكن ما باليد حيلة كما يقول المثل المعروف، فعبارات أستاذنا الكبير لاتترك أي مجال للتردد لأنها واضحة كل الوضوح.

وليسمح لى أستاذى الجليل (عبد الرحمن بدوى) بأن أزيده علمًا في هذا الموضوع فأقول إننى أتحدى أى إنسان يأتى بصفحة واحدة في كتابات هذه الأسماء الثلاثة (وهى كثيرة وغزيرة) تتضمن أى شكل من أشكال الهجوم على الإسلام، والشيء الوحيد الذى يهاجمه هؤلاء الكتاب هو «الإسلام السياسي» وما أعظم الفارق بين العقيدة الإسلامية وسوء استخدام بعض الجماعات لها من أجل تحقيق أهداف سياسية أهمها الاستيلاء على الحكم في بلادنا.

وعلى الرغم من أن الدكتور بدوى قد ظل بعيدا عن ساحة الصراع الفكرى والسياسى فى مصر وفى هذه المنطقة عشرات السنين، فلابد أنه يعرف أن هذه المجموعة التى تحدث عنها بكل هذا العداء تخوض معركة بطولية، منذ سنوات طوال، ضد تنظيمات تملك من المال والرجال مايجعلها تشكل خطراً جسيماً على مجتمعاتها، وأن واحداً من هذا والثلاثي الذي يتشرف بأن يضيفه عبدالرحمن بدوى إلى قائمة شتائمه قد دفع حياته لدفاعه عن مجتمعه ضد أطماع أولئك الذين يغلقون مدارس البنات ويجلدون البنات بتهمة ارتداء البنطلون ولا أظن أن الدكتور بدوى سيكون سعيداً لو عاش فى مجتمع تسيطر عليه هذه الجماعات.

أما المسألة الثانية التي جانب فيها التوفيق أستاذنا الكبير فهي اعتقاده أن قيام الفرنسيين بنشر كتابات بعض خصوم الإسلام السياسي

مترجمة إلى لغتهم، هو مظهرمن مظاهر تحييز الغرب ضد الإسلام، وأرجو مرة أخرى أن يسمح لى أستاذنا الكبير بأن أصحح له معلوماته في هذا الموضوع بدوره.

فقد شهدت بنفسى بداية أول مشروعات الترجمة هذه عندما قام القسم الثقافى فى السفارة الفرنسية بالقاهرة بترجمة مقتطفات من كتبى أشرف عليها كبير مترجمى السفارة المستعرب القدير «ريشار جاكمون».. وعندما ظهر ذلك الكتاب مترجمًا إلى الفرنسية أجريت معى أحاديث كثيرة فى إذاعات فرنسا وصحفها الهامة، وكان من الواضح خلال هذا كله أن الهدف من المشروع ليس مهاجمة الإسلام، بل العكس تمامًا، لأن الفكرة كانت إعلام الغرب بوجود تنوع خصب فى الفكر الإسلامى المعاصر وأن العالم الإسلامى لايفكر فقط بتلك فى الفكر الإسلامى المعاصر وأن العالم الإسلامى لايفكر فقط بتلك الطريقة النمطية المتحجرة التي ينسبها إليه خصومه فى الغرب.

وأود آخر الأمر أن أدلى بدلوى فى موضوع تكريم الفيلسوف الكبير عبدالرحمن بدوى بعد أن جاوز الشمانين وأبدأ أولا فأقول إن موضوع الترشيح لجائزة نوبل غير وارد أصلاً وذلك لعدم وجود جائزة مخصصة للفلسفة أو للعلوم الاجتماعية ضمن جائزة نوبل.

صحيح أن هناك حالتين رُشح فيهما فيلسوفان للجائزة، هما جان بول سارتر (الذى رقضها) . . وألبير كامى (الذى حصل عليها فى سن مُبكرة) ولكن الترشيح تم فى كلتا الحالتين بناء على الإنتاج الأدبى، وليس الإنتاج الفلسفى لهذين الكاتبين الفرنسيين .

أما عن الجائزة التقديرية المصرية فإن قطارها قد فات الدكتور بدوى منذ زمن طويل، وكان من واجب المستولين عنها في أول عهدها أن يرشحوه لها، أما لو فعلوا ذلك الآن لأصبح الأمر داعيًا للسخرية

وسيكون من حق الجميع أن يتساءلوا: أين كنتم منذ أربعين سنة؟ .

لذلك فإن المَخْرج المُشرّف من هذا المأزق هو أن يُرشح لجائزة جديدة أكبر قيمة من الناحيتين المادية والمعنوية مثل (جائزة مبارك،) وسيكون من أكبر مظاهر التكريم في تاريخها، كذلك فإنني أقترح أن تقوم جهة من الجهات التي تملك حق الترشيح لجوائز الملك فيصل العالمية، بترشيح الدكتور بدوى لجائزة «الدفاع عن الإسلام» التي هي من الجوائز الشابتة لهذه المنظمة ومبررات الترشيح لا تقتصر على كتابات الدكتور بدوى في الدراسات الإسلامية التي تجاوزت المائة كتاب.

أما المبرر الأهم فهو الكتب الثلاثة التي نشرها باللغة الفرنسية في السنوات الأخيرة وخاض فيها معارك ضد المستشرقين في موقفهم من العقيدة الإسلامية ومن شخصية الرسول عليه السلام ومن القرآن الكريم.

هذه جائزة يستحقها الدكتور بدوى عن جدارة وسيكون حصوله عليها تكريمًا عظيمًا له نظرًا لمكانتها العالمية وقيمتها المادية المتميزة.

وأنا على ثقة من أن فرصته فى الحصول عليها كبيرة، كما أننى على ثقة أيضًا من أن سعادتى بحصوله عليها ستكون أعظم من «سعادته» بحصولي على جائزة مصر التقديرية منذ بضع سنوات

#### وحدها الفلوس التي تهمني وليس التكريم (

حدثني الدكتور عبدالرحمن بدوى فقال:

على الرغم من كشرة تلاميذى الذين تجدهم الآن منتشرين في كل بقعة من بقاع الأرض العربية ، إلا أن أحدًا لا يذكرني منهم . والاستثناء الوحيد هو أنيس منصور الذي يذكرني دائمًا ، وكان من أوائل التلاميذ المجتهدين في قسم الفلسفة . .

ثم سامح كريم الذى يذكرنى بين الحين والآخر.. وللإنصاف نقول إن الدكتور بدوى كان صادقًا فى هذه الكلمة.. فأنيس منصور لايكاد يمر أسبوع أو أسبوعان إلا ونجده يشير إلى أستاذه بدوى.. راويًا بعض حكاياته، أو راجعًا إلى مقولاته ومواقفه.. ولعله كان من أوائل من لفتوا النظر إلى الظلم الواقع على د. بدوى باعتباره (أستاذ أساتذة الفلسفة) فى العالم العربى.. لأن جوائز الدولة الكبرى لسبب أو لآخر قد تخطته بلا مبرر، والشهادة الحقة، تقضى بأن نقول بأن الناقد المعروف سامح كريم هو الذى أخذ قضية تكريم بدوى، مأخذ الجد، بل وضعها فى صدر اهتماماته الحياتية وهمومه الأدبية..

فلقد قام وحده بأكثر من حملة منذ منتصف الشمانينيات مطالبًا (بأعلى صوت) بسرعة تدارك ما فات، وتكريم هذا الفيلسوف الكبير..

وفند بمنطقه الذي لا يُبارى حجج غير المتحمسين حتى (لا نقول الرافضين) لمنح بدوى أعلى جائزة في مصر تحت عنوان: «الغائب عن

جوائزنا ، حاضر فى فكرنا » فيقول: «إنه أستاذنا الدكتور بدوى ، الذى نسأل عنه فى أى تكريم لرجال الفكر أو العلم فلا نجده ، مع أن تكريم هذا العالم الجليل ، والمفكر الفذ . . تكريم للعلم الذى تخطى الزمان والمكان ، وتقديراً للفكر الذى يعطى بلا حدود » .

«ولست أدرى لماذا يقف التكريم دائمًا بعيداً عن باب الدكتور بدوى فلا يصله مع أن هذا التكريم يصل أحيانًا إلى أسماء رحلت عن دنيانا..

وإذا كانت هذه إيجابية محمودة تعتز بها أخلاقنا الاجتماعية، فلا أقل من أن تشمل هذه الإيجابية مفكرًا وعالماً أعطى الكثير وغطى المكتبة العربية بأكثر من مائة كتاب، وتجاوزها ليغطى المكتبة العالمية بعشرات أخرى من الكتب.

.. وبعد أن يؤكد سامح كريم أن بدوى موجود فينا لأنه صاحب مدرسة في الفكر الإنساني، والتراث العربي، والتعريب والترجمة.. يرد على مهاجميه فيقول:

يهاجمونه في صميم مذهبه «الزمان الوجودي» حين يذكرون أنه بدأ من حيث انتهى ولا أفهم كيف يُقال ذلك عن مذهب وصفه طه حسين بأنه جديد ومفيد..

ويقولون عن إسهاماته في التفكير الإسلامي بأنها لاتزيد عن كونها نشرة فكرية زائفة وأنه لم يفعل شيئاً سوى العزف مع هذه الجوقة الفكرية اليمينية التي صاحبت نغماتها الجنائزية إحتضار الحضارة العربية الإسلامية!.

ولست أدرى كيف يقال ذلك عن أعظم خدمة أسداها هذا المفكر لتراثنا الإسلامي.. هل يقال عن أكثر من خمسين كتاباً بأنها مجرد

قشرة زائفة ولحنًا جنائزيًا؟.

ويتهمون اتجاهه الفكرى بالتخلف، ولا أدرى معنى لهذه التهمة بالنسبة للدكتور بدوى. فإذا كانت فلسفته هى الوجودية وهى آخر ماتوصل إليه الفكر البشرى فلا مجال. إذن لهذا الاتهام.

ويستطرد سامح كريم في ردوده التي تبلغ النور في غير عناء فيقول:

ويقولون عن الدكتور بدوى أنه حين حاول أن يجد نقطة بدء لمذهبه الوجودى فأنه قلد الفيلسوف الوجودى كيركيجارد في بحثه عن أصول مذهبه في أعماق التصوف المسيحى.

وهذه مشابهة موهومة وغير منطقية أولاً لأن بدايات التفكير المسيحى التى بدأها كيركيجارد تختلف عن بدايات التفكير الإسلامى، وثانيًا لأن الدكتور بدوى حين حاول التوفيق بين الوجودية والفكر الإسلامى فإنه وضّح رسوخ الاتجاه الوجودى فى هذا التفكير..

ويعيبون عليه انصرافه الكامل إلى العلم الأكاديمي ويصفون هذا الانصراف بأنه قلعته المحصنة التي يرتفع فيها عن الواقع الاجتماعي. . وفي هذا ظلم وأى ظلم!

وعندما شعر سامح كريم بحكم وجوده في المجلس الأعلى للثقافة أن جائزة الدولة التقديرية سوف تتخطى د. بدوى لا محالة، كتب في أوائل التسعينيات سطوراً فقط حزنًا، يطالب فيها بضرورة تعديل شروط هذه الجائزة التي تتخطى الكبار في حياتنا الفكرية والأدبية!

.. وتعمد أن يسهب في حرية عن علاقة الدكتور بدوى بثورة يوليو عندما سمع البعض يروج لشائعة مفادها أن نسيان د. بدوى في التكريم سببه موقف ثورة يوليو منه، فكتب سامح كريم يقول:

وليس هناك موقف للثورة من هذا المفكر الكبير، والدليل أنه حتى بتطبيق قوانين تحديد الملكية الزراعية لم تتأثر أملاكه أو أملاك أسرته التى كانت تلتزم بالحد الذى تقره هذه القوانين. هذه واحدة. والثانية: أن الدكتور بدوى لم يكن يومًا مناهضًا بفكره للثورة. فهو باعتباره مثقفًا وتلميذًا بارًا لصاحب «المعذبين فى الأرض» طه حسين لم يكن ليناهض ثورة تريد الإصلاح الاجتماعى، ولذلك لم يكن غريبًا أن يستمر ضمن هيئة التدريس منذ قيام الثورة وحتى مغادرته مصر، وأن تختاره الثورة ضمن من تختارهم من المثقفين والعلماء لوضع الدستور المصرى حين كان من أعضاء لجنة الدستور الخمسين رغم أنه ليس من رجال القانون، ولكن لأن الثورة كانت تقدر فكره وتجله فأبقت عليه وقدرته...

والشالشة: أن حكومة الشورة قد اختارته مستشاراً ثقافياً لمصر بسويسرا عام ١٩٥٦ ليبقى هناك ثلاث سنوات، وغنى عن الذكر أن نذكر أن من شغل هذا المكان لابد وأن يكون موضع ثقة حكومة بلده.

ورابعها: أنه حين و ضعت أملاك أسرته تحت الحراسة فإن هذا لم يكن موقف من الثورة بقدر ما كان بفعل أشخاص طلبا لمجاملة آخرين وإلا فما معنى أن ترفع الحراسة بعد ذلك بشهور؟.

والأكتر ـ لعلنا نذكر ـ اهتمام الرئيس الراحل أنور السادات بالدكتور بدوى حين علم بإهانته في إحدى البلاد العربية الشقيقة (ليبيا) فطالب بعودته، وقد كان بالفعل تكريما له ولعلمه وفضله وهو موقف جليل لاينساه الدكتور بدوى نفسه..

وفى موضع آخر يذكر سامح كريم أن الرئيس حسنى مبارك أصدر توجيهاته أثناء لقائه بالمفكرين في افتتاح معرض القاهرة الدولي

للكتاب (عام ۱۹۹۲) إلى السيد وزير الثقافة ببحث موضوع تكريم الدكتور عبدالرحمن بدوى بعد أن أثارته أستاذة تدعى فاطمة اللبودى..

.. كل هذا وغيره، يؤكد حقيقة واحدة هى أن الثورة لم يكن لها موقف معاد لعبدالرحمن بدوى، بل على العكس، كان الرجل موضع تقدير رجال الثورة، والتقصير في حقه الآن، هو فضيحة تسجلها علينا الأجيال».

杂杂杂

والمحقق أن ماكتبه سامح كريم فى هذا الموضوع قد نجح فى أن يعيد مجددًا الروح لقضية تكريم د. بدوى التى باتت على كل لسان فى ذلك الوقت (أوائل التسعينيات) وعما أذكره أن الناقد الكبير سامى خشبة اتصل بى فى باريس، وطلب إلى أن أحاول لقاء الدكتور بدوى لمعرفة أصداء هذه المعركة معركة التكريم - التى يخوضها الأهرام من أجله... بل من أجل الفكر العربى والمصرى كله...

.. وكعادتى اتصلت به هاتفيا ، فوجدته يتابع من مصادر عديدة كل هذه الكتابات ، خصوصًا أن صحفًا أخرى في مصر أخذت تحذو حذو الأهرام ، واتفقنا على اللقاء الذى حدده بنفسه في ضحى أحد الأيام داخل حديقة لوكسمبورج . وكان قد طلب إلى أن أحمل له كل مانشره الأهرام حول قصة تكريمه . .

وأشهد أنه خطف الجرائد منى خطفًا، وأخذ يقرأ فى «شراهة».. وكنت أجلس مع زميلى المصور الفنان ممدوح أنور لا ننبس بكلمة ولا نتحرك، وكأن على رؤوسنا الطير.

وفشلت في أن أقرأ تقاطيع وجهه، فلقد كان متجهمًا دائمًا، يجرى بعينيه سريعًا على سطور الأهرام.. وما أن فرغ من القراءة، حتى سألته

عن رأيه في فكرة التكريم التي يطالب بها الكُتاب والأدباء في مصر؟.. فأجاب في فتور قائلاً:

-إننى لا أكترث بمثل هذه الأفكار، فمثلى عندما ينفق وقته وجهده وعسمره في العمل العلمي الجاد لا ينتظر حتى من الناس تكريمًا.. وحسبى أننى أشعر بمتعتى الذاتية في البحث الأكاديمي وأقوم بدورى كمفكر.

لكن إجابته بهذه الطريقة لايجب أن تخفى عنا سعادته بفكرة تكريمه.. ولأنه عاد لمراوغته المعهودة معى، وجدت نفسى مضطرًا، كى لا يفلت منى هذا اللقاء دون حصاد ـ أن أناوشه ببعض الأسئلة أو التعليقات السريعة . فأخبرته مثلاً أن المثقفين والأكاديميين العرب استقبلوا بفرح نبأ انتهائه من ترجمة السيرة النبوية لابن هشام الذى يروى فيها عن محمد بن اسحاق، تلك الترجمة التي أنفق فيها عامين كاملين من العمل المتواصل . فقال د . بدوى في لهجة لا تخلو من حدة:

- لقد قلت لك مرارًا وتكرارًا أننى لا أنتظر ثناء أو تقديرا من أحد، لقد فكرت في ترجمة هذا الكتاب لأنه أولا، أكثر الكتب موضوعية وشمولا في معالجة سيرة النبي محمد على.

وثانيًا: لأننى قد لاحظت أن حياة النبى بين أصبحت تلوكها -عن علم أو عن غير علم -ألسن الأدعياء من الكُتاب الغربيين. ولذلك أردت أن أقطع عليهم هذا العبث، فقمت بترجمة هذا الكتاب لكى يكون «حُجَةً» بين أيدى الجميع.

وثالثا: لكى أكمل سلسلة الكتب التي أدافع بها عن الإسلام والتي أصدرت بعضها في السنوات الأخيرة باللغة الفرنسية وأهمها: «دفاع

عن القرآن ضد منتقدیه» و «دفاع عن حیاة محمد ضد الطاعنین فیها». ثم أضاف د. عبدالرحمن بدوی یقول:

لقد تأخرت الترجمة الفرنسية لهذا الكتاب سنوات طويلة، خصوصًا إذا قورنت بالترجمة الألمانية والإنجليزية. فالثابت أن كتاب «السيرة النبوية» لابن هشام قد تُرجم إلى اللغة الألمانية في عام ١٨٦٦، أي منذ حوالي ٢٦٦ عامًا، وتُرجم إلى الإنجليزية في عام ١٩٥٥، أي منذ حوالي ٣٧ عامًا.

وربما لهذا السبب يمكن أن نقول إن اهتمام الألمان بالفكر الإسلامى يفوق أضعاف أضعاف اهتمام الفرنسيين به. وقد يُعزى هذا الأمر إلى كسل الأخيرين وربما جهلهم.

وعن ترجمة «شوراكى» للقرآن الكريم، والتى أثارت وماتزال لغطًا واسعا بين أوساط المثقفين العرب، استطرد د. عبدالرحمن بدوى يقول:

- مازلت متمسكًا برأيى، وهو أن هذه الترجمة هى أسوأ ترجمة ظهرت للقرآن حتى الآن. وقد اعترف بذلك الكثيرون. وأذكر منهم رجل يُدعى جيليو، يُعرف بعدائه الشديد للإسلام.. إلا أن ذلك لم يمنعه من أن يكتب مقالة قبل فترة، يقارن فيها بين ثلاث ترجمات للقرآن هى ترجمة رينيه خوام، وترجمة جان بيرك، وترجمة شوراكى، ليخلص فى النهاية إلى التأكيد على سوء وعدم دقة الترجمة الأخيرة.

وفى الطريق إلى مدخل حديقة «لوكسمبورج» سألت د. بدوى عن ذكرياته في هذا المكان فقال:

اذا لم تجدنى في المكتبات، فأنا بالضرورة في هذه الحديقة التي تختلط فيها ذكرياتي بذكريات أساتذتي وأصدقائي. فطه حسين كان

يأتى إليها بين وقت وآخر. وأذكر أن آخر مرة رأيت فيها زوجته «سوزان» كانت في هذه الحديقة عام ١٩٧٦، وعندما جاءت إلى باريس لحضور حفل زواج حفيدتها.. ابنة مؤنس.

وعندما وصلنا إلى البحيرة ذات النافورة التى تتوسط الحديقة وقف د. عبدالرحمن بدوى وقال:

-فى كل مرة أزور فيها هذا المكان، تطالعنى صورة الشيخ مصطفى عبدلرازق الذى كان يعمل أستاذًا لمادة الشريعة الإسلامية بجامعة ليون فى عام ١٩١٥، وهى السنة التى ترجم فيها إلى اللغة الفرنسية «رسالة التوحيد» للإمام الشيخ محمد عبده.

لقد كان مصطفى عبدالرازق دائم التردد على هذه الحديقة. وكأنى به يجلس على أحد هذه المقاعد المحيطة بالبحيرة ليطيل التأمل والتفكير في كل شيء كعادته.

ومما أذكره له، أنه كان يلاحظ العشاق وهم يتهامسون حول البحيرة، وكذلك الأطفال الصغار وهم يلعبون بمراكبهم على صفحة مياهها.. فكتب ذات مرة يقول:

رويدكم يا أطفال..

فإن ماء هذه البحيرة..

من ذوب عبرات المُحبين.

ويعلق د . عبدالرحمن بدوى على ذلك فيقول ضاحكًا :

-أى محبين ياشيخ مصطفى. إنه لكى تمتلئ هذه البحيرة بالعبرات، فنحن في حاجة إلى مليون عاشق ومحب!.

والحق أن الشيخ مصطفى عبدالرازق كان متيمًا ـ شأنه فى ذلك شأن الكثيرين من كُتًابنا وقتئذ ـ بحب باريس. فقد كتب يصف حديقة

لوكسمبورج بعد أن وقف وقفة عند بحيرتها ذات النافورة المشهورة.. فيقول:

«ختمت زيارة الحى اللاتينى بحديقة لوكسمبورج، وهى روضة ذلك الحى. فيها جلاله وعليها طالعه. ثم تخرج إلى ساحة تبسم الأنوار فيها والزهر، وتنحدر على درج إلى البركة ذات النافورة، مرتع الأطفال اللاعبين بمراكبهم الصغيرة في أمواجها. ومن حولها دكك مُفرقة لمن ليسوا أطفالاً».

ثم يستطرد الشيخ مصطفى عبدالرازق فيقول:

« لحت فى بعض النواحى فتاة بيدها خطاب تقرأه أ. فيشرق وجهها بالسرور وتبتسم وتلقاءها فتاة تكتب فى صحيفة وتتلو ماتكتبه فتنحدر عبراتها » .

وهنا تأتى العبارة التى ذكرها د. بدوى فى السياق التالى عندما كتب الشيخ مصطفى عبدالرازق يقول:

وكم يأوى إلى تلك البركة من باك ومبتسم!

ليس ماء. ذلك الذي يجرى في بركة لوكسمبورج،

ولكنه ذوب ابتسامات ودموع!

رويدكم أيها الأطفال العابثون بذلك الماء!

وبعد أن قمنا - المصسور الفنان ممدوح أنور وأنا - بجولة مع د . عبدالرحمن بدوى حول البحيرة ، سألته عن بقية الذكريات فقال :

- كثيراً ما التقيت بتوفيق الحكيم في هذه الحديقة، لقد كان من أخلص أصدقائي. نشأت الصداقة بيننا منذ وقت مبكر. فأذكر أننا لم نكن نفترق إلا ساعات النوم. فقد كنت أمضى معه ربحا تسع ساعات يومياً.

كان ذلك في القاهرة خصوصًا في فترة الحرب العالمية الثانية. ثم أضاف د. بدوى يقول مُبتسمًا:

- بالقرب من هذه الحديقة كما تعرف مسرح «الأوديون» الذي كانت تعمل حبيبة توفيق الحكيم في شباك تذاكره.

ثم استطرد يقول ضاحكًا:

-عندما وقع توفيق الحكيم في حبها، وأنفق عليها كل ما كان معه من أموال، فوجئ بها تتركه لتسير مع شخص آخر. فتألم كثيراً. وظل يفكر في كيفية استردادها. وهداه تفكيره العجيب وقتئذ، إلى أن يتحدث مع شخص يدعى «يوسف شهدى» - كان من فتوات شارع عماد الدين في القاهرة، لكنه جاء إلى باريس بعد أن أبعد عن مصر، وهو في الأصل تونسى - وطلب منه أن يضرب الشخص الذي أخذ منه حبيبته علقة ساخنة!

لكن يوسف شهدى رفض، بحجة أنه لايريد أن يُضيف إلى مشاكله، مشاكله، مشاكل أخرى. وحسبه مانال في القاهرة التي طُرد منها.

ثم یذکر د. بدوی أنه التقی بصدیقه توفیق الحکیم مرة أخری فی باریس عام ۹ ۲۹ عندما أوفدته جریدة «أخبار الیوم» لیقضی عامًا فی باریس، لکن توفیق لم یمکث سوی ثلاثة أشهر.

وعن صداقته له يقول:

- لقد كان فارق السن بيننا كبيراً نسبياً، لكن جمع بيننا العمر الفكرى والثقافي. فكنت أشعر بانسجام كبير معه، وليس صحيحًا أنه كان بخيلاً، إلا إذا اعتبرنا أن كل من يرفض أن ينفق على الآخرين لابد أن يوصف بالبخل!

وفي النهاية سألت الفيلسوف المصرى عبدالرحمن بدوى وقلت:

هل تعرف أنهم في مصر يقترحون ترشيحك لجائزة نوبل؟ . فقال: ما أسهل أن يتم هذا الترشيح . لكن لا تنس أن «أهل الحل والعقد» في هذه المسألة هم أعضاء الأكاديمية السويدية . ولا أعتقد أنهم سيوافقون على منح جائزة نوبل لشخص عربي آخر بعد نجيب محفوظ ، إلا بعد عشرات أخرى من السنين .

وأضاف يقول ضاحكًا:

وعلى كل حال، إن أهم ما في هذه الجائزة ليس قيمتها الأدبية، فكلنا يعرف الاعتبارات السياسية والعرقية التي تضعها الأكاديمية السويدية نصب أعينها، قبل منحها لأى شخص. وهو مايجعل قيمتها الأدبية تتقلص كثيرًا. لكن تبقى قيمتها المادية التي تبلغ حوالي ١٥٠ ألف دولار. وكانت في زمن نجيب محفوظ، أي قبل أربع سنوات حوالي ١٠٠ ألف دولار فقط.

وأخيرا، وبالقرب من البحيرة ذات النافورة، ودعنا د. بدوى وتركنا ليمارس هوايته المفضلة في هذا المكان وهي التفكير، واستحضار مآثر وذكريات الأساتذة والأصدقاء.

45 45 45

كرّت جملة من السنين كحبات المسبحة ، انشغل فيها الدكتور بدوى في أبحاثه ودراساته ، وغرق فيها تلاميذه ومحبوه في أعماله . ثم عاد الحديث مُجددًا عن تكريمه ، وألهبت سطور الناقد سامح كريم مرة أخرى العقول وأصبح الحديث عن هذا التكريم ، وأسلوبه ، يملأ الساحة الثقافية في مصر . .

وتحت عنوان: «بدوى مفكر عالمى تتخطاه الجوائز»، كتب سامح كريم يقول:

فى إطار الحديث عن جوائز الثقافة العربية والعالمية... عجبى لا ينقضى حين أقرأ أخبار هذه الجوائز التى تعج بها بلدان عالمنا العربى فى كل عام ولا أجد اسم العالم الجليل والمفكر الكبير الدكتور عبدالرحمن بدوى من بين أسماء أصحاب هذه الجوائز، خاصة أن قيمة هذا العالم الجليل والمفكر الكبير، في عالم الفكر تتساوى مع قيمة أديبنا العالم الأستاذ نجيب محفوظ في عالم الأدب.

فإذا كان الأستاذ نجيب محفوظ قد حقق نصراً عالميًا.. لا لمصر وحدها، ولا للعالم العربي.. وإنما للشرق كله حيث كانت جائزة نوبل تُحجب عنه منذ نالها شاعر الهند طاغور.. فإن الدكتور عبدالرحمن بدوى قد حقق هو الآخر من قبل نصراً عالميًا لا لمصر وحدها، ولا للعالم العربي، بل للشرق كله حين سجلت له دائرة معارف الفكر الإنساني وعنوانها «الفلسفة في منتصف القرن العشرين» بأنه وفيلسوف باكستان محمد إقبال يمثلان فلسفة الشرق، وذلك لإسهامه في البناء الفلسفي العالمي بإسهامات أصيلة أضيفت إلى تراثه المعاصر، على اعتبار أن فلسفته تمثل بناء جديداً في الفلسفة الوجودية حين استخلص منهجًا فلسفيًا ينسب للثقافة العربية، حيث يعلن عن نفسه بين الفلسفات العالمية عامة، والفلسفة الوجودية خاصة.

ثم استطرد سامح كريم يقول:

هذا المفكر العربى الكبير له اسهامات يمكن تبينها ـ الآن ـ على الأقل من عناوين كتبه التى تضمها موضوعات رئيسية في مقدمتها دراسات وتحقيقات في التراث العربي الإسلامي وله في ذلك كتب منها: «التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية» و «من تاريخ الإلحاد في الإسلام» و «أرسطو عند العرب» و «المثل

العقلية الأفلاطونية» و«شهيدة العشق الإلهى رابعة العدوية» و«شطحات الصوفية.. أبويزيد البسطامي» و«التوحيدي.. الإشارات الإلهية» و«مسكويه.. الحكمة الخالدة»، و«فن الشعر لأرسطو وشروحه العربية» و«الأصول اليونانية للنظريات السياسية في الإسلام» و«في النفس لأرسطو» و«الحس والمحسوس لابن رشيد» و«ابن سينا.. البرهان» و«الأفلاطونية المحدثة عند العرب» و«أفلاطين عند العرب» و«ابن رشد.. تلخيص الخطابة» و«مخطوطات أرسطو في العربية» و«مؤلفات الغزالي» و«حازم القيرطاجني وأرسطو» و«رسائل ابن سبعين» و«أرسطو في شروحه العربية القديمة» و«ابن سينا.. فن الشعر» و«الغزالي.. فضائح شروحه العربية القديمة» و«ابن سينا.. فن الشعر» و«الفرق الإسلامية في الباطنية» و«مذهب الإسلاميين» و«الفرق الإسلامية في الشمال الإفريقي» و«مذهب الإسلاميين» و«التعليقات لابن سينا» و«رسائل الكندي والفارابي وابن باجة وابن عدى» و«أفسلاطون في الإسلام» و«صوان الحكمة لأبي سليمان السجستاني» و«تاريخ التصوف في الإسلام من البداية حتى القرن الثاني».

ومن التراث اليونانى له كتب منها: «ربيع الفكر اليونانى» و «خريف الفكر اليونانى» و «أفلاطون» و «أرسطو» و «المدرسة القرينائية» و «كرينادس القورينائى» و «سوتسيوس القرينائى» و «طباع الحيوان لأرسطو» و «أجراء الحيوان لأرسطو» و «الأخلاق عند نيقاماخوس» و «الخطابة لأرسطو» و «منطق أرسطو» و «أرسطو . والآثار العلوية».

وفى التراث الأوربى الحديث كتب منها: «نيتشه» و«شبنجلر» و«شوبنهور» و«المثالية الألمانية: نيتشه وهيجل وشيلنج» و«ايمانويل كانط» و«الأخلاق عند كانط» و«فلسفة القانون والسياسة عند كانط» و«حياة هيجل» و«فلسفة الحضارة لاشفيتسر دراسة وترجمة» و«أندين

لفوكيه تقديم وترجمة و «الديوان لجيتى: تقديم وترجمة و «الوجود والعدم لسارتر.. ترجمة وتقديم و «مصادر تيارات الفلسفة المعاصرة فى فرنسا ترجمة وتقديم ».

وفى الأدب والنقد له كتب منها: «هموم الشباب» و«مرآة نفسى» و«الخور والنور» و«نشيد الغريب ديوان شعر» و«النقد التاريخي» و«الفن والدور وقراءة اللوحات لرينيه ويج».. هذا إلى جانب ما يتبينه القارئ في كتبه الفلسفية.. من إبداعات أدبية في تقديم الفلاسفة، ونظرات نقدية في تقويم المذاهب القديمة والحديثة والمعاصرة.

وفى مجال الدراسات الفلسفية له كتب منها: «الزمان الوجودى» و«هل يمكن قيام أخلاق وجودية» و«الموت والعبقرية» و«دراسات فى الفلسفة الوجودية» و«المنطق الصورى والرياضى» و«مدخل جديد إلى الفلسفة» و«الأخلاق النظرية» و«فلسفة العصور الوسطى» و «موسوعة الفلسفة فى مجلدين».

وفى الأدب المسرحى له إسهامات لا تنسى حيث قدم وترجم عشرات المسرحيات العالمية لأدباء عالمين منهم جيتى، وبريخت. ودورنمات ولوركا ويونسكو، وأغلبها تم تمثيلها على المسرح المصرى والعربى.

وفى مجال الدفاع عن الحضارة العربية الإسلامية له كتب كشيرة منها: «الإنسانية والوجودية فى الفكر العربي» و «الإنسان الكامل فى الإسلام» و «دور العرب فى تكوين الفكر الأوربي» و «دراسات المستشرقين حول صحة الشعر الجاهلي» و «مذاهب الإسلاميين» و «دراسات ونصوص محققة فى تاريخ الفلسفة والعلوم عند العرب».

وإذا كانت له هذه الإسهامات في الدفاع عن الحضارة العربية الإسلامية فكراً وفلسفة، تيارات ومذاهب. فإن له دفاعًا مباشرًا عن الإسلامية فكراً وفلسفة، القرآن الكريم، ونبيه سيدنا محمد ولله في صورة كتابه «القرآن الكريم» ونبيه سيدنا محمد وكتابين صدرا له باللغة الفرنسية دفاعًا عن القرآن والنبي ضد المنتقدين من المستشرقين حيث أظهر في كتاباتهم جهل فاضح أو حقد ممض.

وغير ذلك مما تضمنه مايزيد على المائة والعشرين كتاباً منها مايتفرع إلى مجلدات، ومنها مايغطى أكثر من ألف صفحة.. وكلها مصادر ومراجع للباحثين والدارسين والمهتمين بالثقافة العربية الإسلامية والفكر العالمي بوجه عام.. لا في مصر وحدها ولا في العالم العربي، وإنما على مستوى العالم كله.

ثم يختم سامح كريم دعوته (أو صرخته) قائلاً:

ولهذا ولغيره فالمرء يعجب حين يقرأ أسماء الحاصلين على الجوائز التى تمنحها الحكومات العربية ولايجد اسم هذا العالم الجليل والمفكر الكبير من بين هذه الأسماء.

وما هو عذرنا - بعد ذلك - أمام الأجيال التالية التي يمكن أن يكون فيها واحد أشد عدلاً وأكثر إنصافًا يدرك تقاعسنا وتقصيرنا حيال هذا العالم الجليل والمفكر الكبير؟ هل سيكون لنا من عذر - وقتئذ - سوى القول «لا يكرم نبى في وطنه»؟.

وبعد أسابيع، بدا أن الدعوة لتكريم بدوى، قد آتت أكلها.. فهاهو د. فوزى فهمى رئيس أكاديمية الفنون يعلن أن الأكاديمية قامت بترشيح الدكتور بدوى لجائزة مبارك الكبرى التى تعتبر سقفًا لكل الجوائز المصرية بما فيها الجائزة التقديرية وأكبرها أدبيًا وماديًا..

وهكذا تحقق حلم جموع المثقفين المنصفين، وتصدر اسم الدكتور

( به ) إلى جانب جائزة مبارك ، هناك ثلاثة جوائز أخرى هي جائزة الدولة التقديرية ، وجائزة الدولة التشجيعية .

- جائزة الدولة التشجيعية تقوم أساسًا لتشجيع شباب المبدعين في الآداب والفنون والعلوم الاجتماعية، بمنح الواحد منهم الجائزة عن عمل واحد. حيث لا يجوز التقدم إليها لمن جاوز الأربعين من عمره كما لا يجوز منحها أكثر من مرة في الفرع الواحد، وقد يجوز منحها لنفس الفائز عن عمل واحد بعد خمس سنوات من فوزه بالعمل الأول.

- جائزة التفوق ليست لعمل واحد مثل الجائزة التشجيعية، وإنما عن مجموعة أعمال تنتظمها ممارسة المرشح لها خلال خمسة عشر عاماً للتعرف على نتيجة هذه الممارسة، وكيف أنها تدل على أصالة وابتكار، ولا تمنح إلا مرة واحدة، ولا تكون تكراراً لأعمال سابقة وإنما إضافة للثقافة بوجه عام في المجال الذي يعمل فيه المرشح ولا تشترط سنا معينة للمتقدم لها، بل تشترط أن تكون أعمال المتقدم قد تركت أثراً ملموسا في الثقافة الوطنية قد يكون لها تأثيراً في الثقافة القومية.

-الجائزة التقديرية، هى تقدير من الدولة لمجمل الإنتاج الفكرى لواحد من أبنائها طوال السنين، ولا تمنح أكثر من مرة، ويشترط فيمن يحصل على هذه الجائزة أن تكون له مؤلفات سبق نشرها، وأن يكون لمجمل الإنتاج الفكرى للحاصل عليها قيمة علمية أو أدبية أو فنية تتجاوز الحدود الإقليمية إلى الحدود القومية بحيث يضيف الحاصل عليها إلى العلوم الاجتماعية والآداب والفنون إسهامات جديدة يستفيد منها أبناء القومية الواحدة ويكون له تأثيره على هذا المستوى.

-جائزة مبارك هى تكريم من الدولة للفائز بها يتجاوز تقديرها ولذلك فهذه الجائزة تبدأ من حيث انتهت جائزة الدولة التقديرية وتمنح لجمل الأعمال التى يمارسها الحائز عليها دون توقف بعد نيله الجائزة التقديرية إلا في استثناءات محدودة بشرط أن تكون هذه الممارسة المستمرة قد تركت أثرا ليس فى الثقافة المحلية فقط أو القومية فحسب، وإنما تتجاوز ذلك بحيث يصبح لها حضور إنسانى عالمى.

# شهادتان

#### • د د شروت بدوی ،

القذافي يعتقل شقيقي (د. بدوي) بتهمة المرطقة وإفساد الشباب!

#### • فـؤاد زكريا:

استاذنا بدوس مل قلوبنا بالأوجاع، وأفواهنا بالمرارة !

## الشمادة الأولى للدكتور ثروت بدوى

وضع الدكتور عبد الرحمن بدوى «القفل» على باب حجرته حتى لا يسرق الطباخون كتبه.

وخاصم شقيقه ثروت بدوى لأنه أقسم أن حادث المنشية الشهير كان مجرد مسرحية دبرها رجال الرئيس عبدالناصر، واتهمه بعدم الفهم والهذيان!

وكانت الوشاية (لدى الوزير كمال الدين حسين) سببا في غضبه على الثورة ورجالها ونهاية لعمله مستشارًا في سويسرا وعندما أثنى عليه أستاذه طه حسين، ازداد حُساده. وفي وقت الفراغ كان يحفظ معجم لاروس عن ظهر قلب.

وأسرار أخرى في حياة الفيلسوف عبدالرحمن بدوى يكشفها (شقيقه) الدكتور ثروت بدوى الذي سألته ذات يوم:

- متى أدركت أن لك أخًا يدعى عبدالرحمن؟

به فأجاب: كنت في عمر يناهز العاشرة عندما أدركت (ووعيت) ذلك، انتقلت معه إلى القاهرة بعد أن حصلت على شهادة الابتدائية من مدرسة فارسكور. وأصبحت طالبًا في المدرسة السعيدية الثانوية بالقاهرة. وأقمت معه مع بقية إخوتي وبعض أقاربي في شقة تقع في شارع همدان بالجيزة. انفرد أخي عبدالرحمن بنا، فلقد كان رئيسنا) لأنه كان قد حصل لتوه على ليسانس الآداب.

كنا نعانى جميعًا من قسوته معنا، ولا أذكر أنه كان يجتمع بنا إلا نادرًا، وكثيرًا ما كان يهزأ بنا. وأذكر أنه كان يخرج من باب الشقة متظاهرًا أنه رحل، ثم نفاجأ به بيننا ليضبطنا متلبسين بتهمة «اللعب والمرح».

نعم كنا نخاف منه وترتعد فرائصنا لأنه صارم إلى أبعد حدود الصرامة.

كانت له حجرة خاصة به يغلقها بالقفل في حالة غيابه خارجها والسبب هو أن الطباخين كانوا يسرقون الكتب ويبيعونها . وذات مرة فوجئنا ـ كان ذلك في عام ١٩٤٥ ـ برئيس النيابة ورئيس المساحث يدخلان علينا في شقتنا ويسألان عن الدكتور عبدالرحمن . وظلا ينتظرانه نحو ساعتين ثم قررا كسر (القفل) وبحثا طويلا في أوراقه عن أي شيء يدينه بعد مقتل أحمد ماهر باشا ـ فلم يعثرا إلا على بطاقة دعوة بمناسبة الاحتفال بذكري مصطفى كامل ، وأذكر أن رئيس النيابة طلب إلى أن أمزق هذه الدعوة حتى لا يقال أن الدكتور عبدالرحمن عضو في الحزب الوطنى . والصحيح أنه كان كذلك .

يصمت د. ثروت لحظة ثم يستطرد قائلا:

عقب حصوله على الليسانس في عام ١٩٣٨ بدأ يكتب بغزارة فأصدر مجموعة من الكتب المهمة والتي لاقت رواجًا في حينها مثل كتاب نيتشة، وكتاب شوبنهور، أما كتابه «هموم الشباب» فلقد أقبل عليه الشباب إقبالاً كبيراً.

وما لا أنساه للدكتور بدوى أنه كان صاحب الفضل على في عشق كتابات المنفلوطي، وحببني في قرض الشعر وكان أستاذنا في الوطنية والإعجاب بمصطفى كامل ومحمد فريد، وجعلنا نميل إلى (الألمان)

خصوم الإنجليز المحتلين لبلادنا.. وأذكر أننى تألمت كثيرًا عندما تجاهلنى بعد أن رفضت أن أدخل امتحان كلية الطب ورغبت في الالتحاق بكلية الحقوق.

یا الله، لقد کان تجاهله لی کالسکین التی تذبحنی کل صباح ومساء، وعندما تحدثت إلیه، صرخ فی، وحملنی مسئولیة هذا التخبط الذی بدأت به حیاتی من وجهة نظره..

وبالمناسبة لا أذكر أننا كنا نناديه، لا باسمه ولا بلقب دكتور والسبب ببساطة شديدة هو أننا كنا نخاف منه طوال الوقت، كما لم يكن أحد يجرؤ أن يحدثه في أى أمر من الأمور، ولذلك حرمنا من مشاهدة السينما لمدة خمس سنوات وهي مدة الدراسة الثانوية ولم يحدث في يوم من الأيام أن تأخرنا في العودة إلى المنزل لأن حسابه لنا كان عسيراً.

\_ من أين جاءته هذه الصرامة؟

\* جاءته بالقطع من والدى الذى كان قاسيًا فى تعامله معنا. ولا أنسى أنه (وبخ) الدكتور عبدالرحمن ليلة كاملة لأنه لم يعطنى (الفلوس) التى كان والدى قد أرسلها لى..

بل أذكر أن شقيقى المهندس محمد عبدالمنعم لم يكن يجرؤ أن يدخن سيجارة طوال بقائه في قريتنا (شرباص) خوفًا من أن يبطش به والدى.. وهو بطش لو تعلمون عظيم!!

- هل كان للدكتور عبدالرحمن تصور خاص لحياته في هذا الوقت المبكر من عمره ؟

الدائم فكان (اللغات) التي تعلمها بنفسه معتمدًا على ذاكرته الحديدية .

(يُقال انه يعرف عشر لغات معرفة جيدة).

ولم يكن يُضيع وقتًا في غير القراءة حتى في إجازات الأعياد عندما نذهب إلى (شرباص) كان يحمل كتبه معه، وظل يقرأ ليلاً ونهارًا.

.. شيء آخر كان يعشقه الدكتور عبدالرحمن وهو الزراعة، ففي الإجازات الصيفية كان يقوم بالإشراف على عمليات زراعية كثيرة مثل جنى القطن أو ضم القسمح أو (درس) الأرز، ويحب أن يقسم المحاصيل بيننا (أصحاب الأراضي) وبين الفلاحين (المزارعين).

### كان قريبا من الثورة

- هل عشقه للزراعة هو أحد أسباب غضبته على ثورة يوليو على نحو ماروى في مذكراته (سيرة حياتي) ؟

\* يخطئ من يعتقد أن الدكتور عبدالرحمن بدوى من أعداء ثورة يوليو. فالعكس هو الصحيح، لأنه كان من أشد المتحمسين لها، وآماله فيها كبيرة واثقا من أنها سوف تحقق لمصر الخير والأمن والاستقرار. ودعنى أروى لك هذه الواقعة التى تؤكد إلى أى حد كان قريبا من الثورة ورجالها: كنت أستمع معه لخطاب الرئيس جمال عبدالناصر عندما وقع حادث المنشية الشهير بالإسكندرية، وما أن سمعت طلقات الرصاص التى كانت تستهدف عبدالناصر حتى صرخت بكل قوتى الرصاص التى كانت تستهدف عبدالناصر حتى صرخت بكل قوتى مستنكراً أن يكون هذا الحادث طبيعيا، وقلت بأعلى صوتى: إنها مسرحية هزلية لا أساس لها من الصحة!

ففوجئت بالدكتور عبدالرحمن وقد تغير لونه، وهو يتهمني بأني (عيل صغير) وغير قادر على الفهم..

وأذكر أنه غضب منى (غضبة جبارة) لأنه ظل يخاصمني سنوات طويلة لا يتحدث معى وينظر نحوى في استياء.. ولم تتحسن علاقته

معى إلا بعد أن حضر مناقشة رسالتى للدكتوراه في باريس، وسمع أساتدتي وهم يشيدون بعملي ومنهجي في البحث والتفكير.

وفي هذا الصدد لاينبغى أن نغفل شيئًا أساسيًا وهو أن والدى كان استضاف الرئيس جمال عبدالناصر وأعضاء مجلس قيادة الثورة في منزلنا الكبير في (شرباص) وأشهد أننا استقبلنا عبدالناصر استقبالاً لم يلق مثيلاً له إلا في سوريا أثناء الوحدة! (طبعًا هذه الزيارة كانت بالتنسيق مع شقيقي المهندس محمد عبدالمنعم - صهر السيد عمرو موسى وزير الخارجية الحالى - الذي كان زميلاً لعبدالناصر في الكلية الحربية).

شىء ثالث لابد أن نلفت الانتباه إليه وهو أن الدكتور عبدالرحمن كان من المقربين للثورة التى اختارته عضواً فى لجنة الدستور رغم أنه ليس قانونيا . . كما اختارته لاحقًا مستشارًا ثقافيًا لمصر فى سويسرا .

ـ قلت مقاطعا: لكن ماكتبه الدكتور عبدالرحمن في مذكراته عن الشورة وماحدثني عنه في لقاءاتي الكثيرة معه تؤكد أنه كان خصماً عنيداً للثورة.. ما تفسيرك لذلك؟.

المشكلة التى حدثت بين الدكتور عبدالرحمن وثورة يوليو كانت بسبب الوشايات والحاقدين الذين زعزعوا ثقة رجال الثورة فيه.

أما الحاقدون فلقد تكاثروا بعد التقديم الشهير الذى أطلقه الدكتور طه حسين والذى قال فيه عقب حصول الدكتور عبدالرحمن على درجة الدكتوراه. «للمرة الأولى نشاهد فيلسوفًا مصرياً»

وكم كان صادقًا الراحل الدكتور محمد زكى شافعى عندما قال لى: اسمع ياثروت. لقد جنى الدكتور طه حسين على شقيقك عبدالرحمن جناية لاتغتفر عندما أطلق عليه اسم (فيلسوف).. لأنه أوغر-دون أن

يدرى ـ صدور زملائه ضده.

وعلى أية حال والكلام هنا للدكتور ثروت بدوى ولقد نال الدكتور عبدالرحمن أذى كبيرًا من هؤلاء الزملاء الذين لايعملون ويغضبهم أن يعمل الآخرون!

والشيء الآخر الذي جنى على الدكتور عبدالرحمن هو الجهد الذي بذله عندما كان مستشارًا ثقافيًا في سويسرا. فلقد كان يلقى محاضرة أسبوعيًا باللغات (الفرنسية أو الإنجليزية أو الألمانية) في الجامعات السويسرية، ويرسل بتقارير إضافية إلى وزارة الخارجية في القاهرة عن النشاط الصهيوني في سويسرا. وهو ما أغضب الكثيرين فتطوع أحدهم وهو الدكتور أحمد بدوى (بالمناسبة أنه ليس من العائلة) ووشي بالدكتور عبدالرحمن وشاية عصفت به من فوق مقعده كمستشار ثقافي في سويسرا.

وتفاصيل هذه الواقعة جرت كالتالى: أن الوزير كمال الدين حسين كان يركب الطائرة في طريقه إلى أسوان، ويجلس بجوار الدكتور أحمد بدوى (رئيس الجامعة في ذلك الوقت) الذي مال على أذن الوزير وقال له: إن وجود عبدالرحمن بدوى في سويسرا خطر على مصر . . لأنه «ملحد» و«زنديق» وما محاضراته في جامعات سويسرا سوى ترويج لأفكاره الهدامة التي تنال من الدين!

ويقول د. ثروت بدوى:

ولأن الوزير كمال الدين حسين كان (ودنيا) أى يعطى أذنه للكثيرين ويحب أن يسمع النميمة فلقد قرر عقب عودته إلى مكتبه بالقاهرة استدعاء الدكتور عبدالرحمن من سويسرا، وإنهاء مهمته كمستشار ثقافي لمصر هناك.

ـ لكن كيف عرفت تفاصيل هذه الوشاية؟

\* عرفتها من شقيقى محمد عبدالمنعم الذى كان يجلس خلف مقعد كمال الدين حسين فى الطائرة ولم يدر به رئيس الجامعة المذكور (سامحه الله).

أسباب الغضب

- وهل هذه الوشاية . . مهما كانت نتائجها - تبرر في رأيكم كل هذا الغضب الذي صبه الدكتور عبدالرحمن على الثورة ورجالها ؟ .

\* من الظلم أن نتصور أن ما حدث هو مجرد تغيير أو انقلاب في تفكير الدكتور عبدالرحمن بسبب ما حاق به من ظلم. فظاهرة الأساتذة ورؤساء الجامعات الذين كانوا يكتبون التقارير في زملائهم لم تكن معروفة في بداية الثورة ثم لا تنس أن الدكتور عبدالرحمن كان مثاليًا في نظرته إلى الثورة وبعاطفة وطنية لا حدود لها ، كان يتصور أن الثورة إنما جاءت لكي تخلصنا من الاستعمار والفساد . ولأنه لم تكن له تجربة عملية في العمل السياسي فلقد كان وقع هذه الدسائس عليه بالغًا!

و بعد أن اكتشف زيف شعاراتها عاد إلى الحزب الوطنى (القديم) . . وكلها كما ترى معرفة نظرية بأمور السياسة سواء في هذه أو في تلك . .

- لكن يادكتور ثروت شكوكه طالت الجميع في السياسة ورجالها؟ به الفترة التي عاشها في سويسرا (من ١٩٥٦ وحتى آخر ١٩٥٨) أتاحت له أن يطلع على أشياء كثيرة فيما يتعلق برجال السياسة المصريين الذين كانوا يترددون ـ لسبب أو لآخر ـ على سويسرا.

- في مذكراته أصدر أحكامًا قاسية (وربما ظالمة) على رموز في العمل السياسي مثل سعد زغلول، والنحاس.. كيف ترى ذلك وأنت أستاذ القانون المتمرس؟

\* فى رأيى أن أحكامه صائبة مائة فى المائة، وهذا ليس دفاعًا، لأننى أرى الشيء نفسه. سعد زغلول من وجهة نظرى لم أجد فيه الزعيم الذى يمكن أن يحقق آمال مصر والمصريين لأنه ببساطة شديدة كان من رجال الإنجليز الخلصين لهم. طوال الستين عامًا الأولى من عمره، وكان وزيرًا فى عهود الاحتلال الختلفة، وزوجًا لابنة مصطفى باشا فهمى أحد كبار أعوان الإنجليز، وأشهر من عمروا فى رئاسة الوزارة برضاء الإنجليز. وكل ماحدث هو أن سعد زغلول ركب موجة ثورة ١٩١٩، تلك الثورة التى كانت مدفونة فى قلوب المصريين والتى زرع بذورها مصطفى كامل، ومحمد فريد من بعده، نعم لقد كانت له مواقف وطنية جنبًا إلى جنب مع مواقف أخرى غامضة منها مثلاً للذا تقدم باستقالته بعد مقتل السردار الإنجليزى؟

ف فى الوقت الذى كسان ينبسغى عليسه أن يواجسه ويناضل رأى أن يتنحى!!

\_إذن أنت تقف معه في أحكامه؟

\* نعم.. وإن كنت لا أجد مبرراً لأن يطلق الدكتور عبدالرحمن الهجوم الشديد على الجميع وبهذه الطريقة المؤلمة.. وللأسف ظهر حاقدون آخرون فسروا مذكراته على أهوائهم ونالوا من كرامته أو بالأحرى حاولوا تشويه صورته مرة أخرى..

والمشال الصادق على ذلك هو أن كتاباته فى مذكراته عن طه حسين فى مجملها كتابات جيدة، وعندما اختلف معه فى جزئية صغيرة وهذا من حقه لم يغفر له الحاقدون ذلك، وكتبوا حولها الكثير.

بكلمة أخرى أقول إننى لا أوافقه في كل أحكامه لكن الهجوم الذي شنه البعض عليه ـ بسبب هذه المذكرات ـ هو هجوم صعب وقاس.

#### عمدة باريس

- وماذا عن باريس في حياته . . أو لماذا هذه الغُربة الطويلة في بلاد الفرنجة ؟

\* يجب أن تعرف أن الدكتور عبدالرحمن كان قد اعتاد منذ انتهاء الحرب العالمية الثانية أن يقضى ثلاثة أشهر على الأقل في باريس وأوربا (خصوصًا هولندا و إسبانيا للاطلاع على المخطوطات)..

.. وأستطيع أن أجزم بأنه كان بمثابة (عمدة باريس) في الأربعينيات والخمسينيات. فعقب الامتحانات وعندما يفرغ من تصحيح الأوراق في الجامعة يطير إلى باريس التي يبدأ حياته فيها كالتالى: يخرج من فندق لويتسيا (حيث يقيم) في الثامنة والنصف صباحًا ليتناول إفطاره في الحي اللاتيني وتحديدًا في مقهى (ماركيزون) الواقعة في شارع سان ميشيل. حيث يلتقى بتلاميذه ومريديه. وبعد نحو ساعتين يشد الرحال متجهًا إلى المكتبة الوطنية التي يظل فيها باحثًا ومنقبًا وقارئًا،

ثم يعود إلى المقهى ليلتقى بتلاميذه حتى السابعة والنصف بعدها يتناول العشاء في أحد المطاعم الصغيرة المنتشرة هناك ثم يقضى السهرة إما في مشاهدة مسرحية أو مشاهدة عروض الأوبرا أو جالسًا في مقاهى سان جيرمان الشهيرة حيث يلتقى بكبار المفكرين والرسامين والأدباء.

. . ثم يستطرد الدكتور ثروت بدوى قائلاً :

كان شقيقى عبدالرحمن يسير على البرنامج نفسه بشكل منتظم دون ملل أو كلل.

وعندما سافرت إلى باريس في نوفمبر ١٩٤٩ لإعداد أطروحة الدكتوراه صادفت تلاميذه في كل مكان وكانوا يعرضون على خدماتهم

حبًا في أستاذهم عبدالرحمن بدوي.

ولأن شقيقى يتمتع بذاكرة حديدية فكان يحدثنى باستفاضة عن تواريخ وأحداث كثيرة فى كل مكان نسير فيه معاً، فهو يكاد يحفظ كل شيء عن المتاحف والنكنائس والقيصور التي تملأ باريس ويعرف أسماء جميع الفنانين والخطاطين وكل من له لمسة جممال فى بابكنيسة أو فى صورة أو على حائط.

ومن الأمور التى أذهلتنى يومًا أنه فى عام ١٩٥٤ وأخبرنى أنه يحفظ عن ظهر قلب معجم لاروس الفرنسى الضخم! فلم أصدقه وظننته يمزح!

فقال لى متحدياً: هذا هو (الاروس) وبوسعك أن تختبرني، وستجدني إن شاء الله من الفائزين!.

فتعمدت أن أبحث عن أشياء صعبة فسألته في كلمات يستحيل أن أذكرها الآن من فرط دقتها مثل اسم جزء من وريقة في شجرة.

فكانت المفاجأة أنه أجابني بإسهاب.

فسألته عن اسم حيوان لم أسمع به من قبل فأذهلني أنه يعرف كل شيء عنه.

وأذكر الآن ترجماته الدقيقة من اللغات الأوربية وهو صاحب الفضل في ترجمة كلمة Donnees الفرنسية التي كانت توقعنا - نحن رجال القانون - في حيرة فأراحنا عندما ترجمها بكلمة «معطيات» العربية!

وبسبب دقة ترجماته ورهافتها جعلنى أعشق مشاهدة المسرحيات التى كان يقوم بتعريبها، ومنها مسرحية كان بطلها الفنان عمر الحريرى شاهدتها مع أصدقاء لى على مسرح الجامعة الأمريكية.

لم يغضب الدكتور عبدالرحمن بدوى لأن الثورة فرضت الحراسة على أطيانه الزراعية في مسقط رأسه قرية (شرباص) وإنما خشى أن يمنعوه من السفر!

وأصابته نوبة اكتئاب حادة في معتقلات ليبيا بعد أن اتهموه بالهرطقة وإفساد الشباب ولولا تدخل أشرف مروان لما أطلقوا سراحه ولقد دفعه حرصه على عدم تضييع وقته فيما لايفيد، وخوفه من الناس وانعدام ثقته فيهم إلى حالة «من البخل الأليم» في الأموال والمشاعر.. ثم هو بعد أن بلغ من العمر عتبا يشعر اليوم بالندم لأنه لم يتزوج في وقت مبكر.

سألت د. ثروت يوماً عن السر الحقيقى لعزوف الدكتور عبدالرحمن بدوى عن فكرة الزواج؟ هل كانت هناك قصة حب فاشلة مثلاً؟.

\* فأجاب: كان والدى ووالدتى من الحريصين على أن يتزوج شقيقى الدكتور عبدالرحمن فور تخرجه فى الجامعة لكنه كان قد قرر لنفسه طريق العزوبية إلى الأبد.

وللإنصاف لابد أن أذكر أن الدكتور عبدالرحمن قد اتخذ قراره فى وقت مبكر لأنه أدرك أن تكوين بيت وأسرة وأولاد سيأتى حتمًا على حساب البحث العلمى والاستغراق فيه. وعلى الرغم من ذلك كانت والدتى تنتظر أن يعلن موافقته على الزواج ليدور البحث عن (عروسة) تليق به.

-هل تعتقد أن الدكتور عبدالرحمن نادم الآن بعد أن بلغ من العمر عتيا؟!.

\* لا أعتقد أنه نادم الآن وإن كنت أتصور أنه استشعر بعض الندم في الخمسينيات وبداية الستينيات لأنه كان يلتقى بنا ويجلس مع شقيقنا

الأكبر (وهبة) وأولاده ومع المهندس محمد عبدالمنعم وزوجته.. والجميع يتحدث في أمر زواجه، وكان شقيقي عبدالرحمن يستمع إلى الحديث باسمًا في أغلب الأحيان خصوصًا عندما كانت زوجة وهبة أو زوجة عبدالمنعم تعرضان عليه الفكرة بحماس..

فى هذه الأوقات كنا نستشعر أنه يقتنع لكن للإنصاف لم يحدث فى يوم من الأيام أن اتخذ خطوات إيجابية فى هذا الطريق على الرغم من أننا كنا نلتف حوله ومعنا بعض الأقارب والأصدقاء منهم حسان أبو سمرة الذى كان يتميز بخفة الدم.. لكن الدكتور عبدالرحمن كان يكتفى بأن يسمعنا مبتسمًا وعلى كل حال أعتقد أن المرحلة الأولى وكانت عقب التخرج كان يرفض فيها الفكرة من أساسها.. ثم المرحلة الثانية عندما بلغ عمره الـ ٣٥ عامًا.. أعطانا انطباعًا بأنه نادم.. لكن تبين أنها كانت مجرد أحاديث ينتهى أثرها بانتهاء المجلس!

- يقال أن إقامته الدائمة في الفندق ساعدته في ألا يفكر نهائيا في الزواج هل هذا صحيح؟!.

\* فى الواقع الدكتور عبدالرحمن اختار مبكراً أو بالأحرى ارتاح لسكنى الفنادق وهو يسكن فى فندق لوتيسيا الشهير الواقع فى (الحى اللاتينى) بباريس منذ الخمسينيات وربما قبلها فكل شىء يلقاه معدا ومرتبًا سلفًا أعنى أمور النظافة والغسيل، وهو يسكن فى حجرة متواضعة تخلو من الرفاهية وهى مليئة بالكتب التى تصل إلى السقف، ولها حمام صغير، وفى أحد أطرافها السرير الذى ينام عليه ولست أذكر هل توجد منضدة أم لا.. لأننى لم أزره فيها منذ أكثر من اثنتى عشر سنة وهو يعتمد على ذاكرته الحديدية فى العثور على الكتب التى علمًا الكتب التى علمًا الكتب التى عشر سنة وهو يعتمد على ذاكرته الحديدية فى العثور على الكتب التى عملًا المكان.

وهو موجود بها مع خيوط الليل الأولى، لأنه بات يكره أو بالأحرى (يخشى) الخروج ليلاً بسبب كثرة الحوادث التي تجرى في المترو على الرغم من أنه كان (رجلاً ليليًا) في الخمسينيات والأربعينيات.

وعندما استقبلنى فى حجرته بفندق لوتيسيا تذكرت حجرته فى شقتنا الواقعة فى شارع همدان بالجيزة فهما متشابهتان فى أشياء كثيرة والفرق الوحيد أن حجرة همدان كانت تغلق (بالقفل) أما حجرة لوتيسيا فتغلق بالمفتاح الممغنط!

#### تلميذه الأول فؤاد زكريا

- هل تعرف من هم تلاميذه المقربون في القاهرة أو في باريس؟.

\* تلاميذه ومريدوه منتشرون في جميع أنحاء الوطن العربي ولعل أشهرهم والذي كان يحبه كثيراً هو الدكتور فؤاد زكريا أستاذ الفلسفة المعروف.

وتحضرنى الآن واقعة عندما ذهبت بصحبة زوجتى وصديق يعمل أستاذًا بكلية الهندسة إلى جامعة كورنيل فى الولايات المتحدة الأمريكية. فوجئت بقاعة كبيرة فى المكتبة لمؤلفات الدكسور عبدالرحمن بدوى. كانت سعادتى غامرة لأننى لم أكن أعرف قبل هذه اللحظة أن الدكتور بدوى يكتب بالإنجليزية وأذكر أن الكثيرين عندما علموا أننى شقيق الدكتور عبدالرحمن احتفوا بى كثيرًا.

- البعض يتهم الدكتور بدوى بالبخل . . فهل تعتقد أنهم على حق؟ ا \* لا مانع أن تقول إنه بخيل في بعض الجوانب فهو مثلاً لا يهتم بهندامه وملابسه ، ثم إننى لا أذكر أنه استقبل ضيفًا واحدًا عندما كان يسكن معنا في شقة همدان بالجيزة .

لكن أعتقد أن هذا البخل ليس لسبب مادى وإنما لأنه لايريد أن

يضيع وقته فيما يعتبره غير مجد ومفيد، وللإنصاف أذكر أنه قد اختار لنفسه أسلوبًا معينًا في اللبس منذ كان طالبًا بالجامعة في مصر فهو محب للونين هما الأزرق والرمادى.. ولذلك تجده دائمًا صديقاً لهما.. فالجاكيت هو بالضرورة أزرق، أما البنطلون فهو رمادى.

ولم يكن هناك مايمنع من أن يشترى بدلتين أو ربما ثلاث في وقت واحد لكن بالألوان نفسها وكان يكره أن يصحبه أحدنا لنمر على المحلات في باريس وأذكر أن شقيقنا المهندس محمد عبدالمنعم وزوجته قاما بجولة في بعض المحلات في باريس وكنت أنتظرهما مع الدكتور عبدالرحمن الذي بدا ساخطًا غير مرتاح وقال لي في ضيق:

- يا أخى لست أدرى لماذا نضيع الوقت في هذه الأمور التافهة؟. ويعلق الدكتور ثروت بدوى قائلاً:

لقد كان الدكتور عبدالرحمن يرى أن الوقت يجب أن نمضيه في المتعة داخل اللوفر أو مشاهدة «مواطن الجمال» في باريس، والتي لم تكن أبدًا في اللبس أو الأكل وإن كنت أذكر أن أكلته المفضلة كانت (الكسكسي) يأكله في مطعم يملكه شخص لبناني متزوج من سيدة من الألزاس تجمع بين الجمال الفرنسي والألماني..

وهو مطعم صغير وجميل يعرفه جيدا الدكتور صوفى أبو طالب والدكتور عاطف صدقى والدكتور فتحى سرور.. وكنا نذهب إليه.. ويتكفل الدكتور سرور بدفع الحساب!

- واقعة اعتقاله في ليبيا يكتنفها كثير من الغموض ما أصل الحكاية.. يقال إنه ضرب هناك هل هذا صحيح ؟.

\* عرفنا هذه الواقعة بطريق المصادفة، عندما سافر شقيقنا المهندس صدقى بدوى الذى كان يعمل وقتذاك في هيئة قناة السويس إلى ليبيا فى مهمة عمل، وفكر فى أن يمر على الدكتور عبدالرحمن بدوى للاطمئنان عليه، فلم يجده!.

وأخبره الجيران أنه في المعتقل!

فى هذه اللحظة اتصل بى (المهندس صدقى) وأخبرنى بكل مالديه من معلومات عن واقعة الاعتقال، فاتصلت على الفور بمحمد حسن الزيات وزير الخارجية فى ذلك الوقت، لأنه كان زميلاً للدكتور عبدالرحمن فى الجامعة، وهو من مواليد قرية شرباص (مسقط رؤوسنا)، ثم إنه زوج ابنة طه حسين أستاذ الدكتور عبدالرحمن وأشهد أن الرجل يرحمه الله اتصل بدوره على الفور بالرئيس السادات فى (برج العرب) وشرح له الواقعة وعلمنا أن الرئيس السادات وهو بالمناسبة كان من عشاق الدكتور عبدالرحمن وقرأ له بعض مؤلفاته، اتصل بالعقيد القذافي الذي وعد بالإفراج عنه ولم يف بالوعد.

وعندما اتصل شقيقى المهندس صدقى بعد أيام قائلاً إنه قد نمى إلى علمه أن الدكتور عبدالرحمن يعانى من المرض فى المعتقل، أجهشت بالبكاء لأن شقيقى المهندس محمد عبدالمنعم كان قد تعرض قبل شهرين إلى نوبة قلبية، وهاهو اليوم الدكتور عبدالرحمن يتعرض لمحنة أخرى..

وبعد لحظة تفكير قصيرة اتصلت بالدكتور محمد حافظ غانم الذى كان تربطه صلة قوية بليبيا إلا أنه لم يستطع أن يفعل شيئًا . . فخطر ببالى أن أتصل بأشرف مروان الذى كان على صلة وطيدة بالعقيد القذافى ، وأشهد أن أشرف مروان اتصل بى بعد أقل من ثلاث ساعات ، وأخبرنى أن الدكتور عبدالرحمن فى طريقه للقاهرة الآن وعندما استوضحته سبب الاعتقال قال إن البعض اتهموه بالشيوعية وآخرون

اتهموه بأنه من الاخوان المسلمين وهو برىء من التهمتين اللتين أثرتا عليه نفسياً.

#### أسرار الاعتقال

أما سبب الاعتقال فهو أن العقيد القذافي كان في زيارة إلى جامعة بنغازى ودارت مناقشة مع بعض طلبتها لم يرض عنها فأمر باعتقالهم جميعًا فأشار عليه أحد المحيطين به، أنه لابد من اعتقال «الأستاذ» الذي علمهم ماقالوه ولم ينل رضاك. فسأل العقيد القذافي: ومن هو هذا الأستاذ؟ أجابوه أنه الدكتور عبدالرحمن بدوى أستاذ الفلسفة بالجامعة فأمر باعتقاله أيضًا! لكن للإنصاف لم يضربه أحد، وإن كان عاني من قسوة الاعتقال وسوء حالته النفسية وأزمة الاكتئاب التي لازمته في سجنه.

وشىء آخر لابد أن أذكره وهو أن القذافى كان من المعجبين بالدكتور عبدالرحمن لكن «أولاد الحلال» أوغروا صدر العقيد تجاه بدوى فحدث ماحدث وعرفنا ـ لاحقاً ـ أن الشخص الذى أشار على العقيد القذافى باعتقال الدكتور عبدالرحمن كان طالبًا فى الجامعة لكنه كان فاشلاً فى مادة الفلسفة فازداد حنقه على الأستاذ وأراد أن ينتقم منه!

- وما قصة «الحراسة» ومصادرة أملاك الدكتور بدوى التي يعتقد البعض أنها كانت السبب وراء اغترابه عن مصر ؟.

\* فى الحقيقة غربة الدكتور عبدالرحمن بدأت عقب قرار فرض الحراسة على الأطيان الزراعية التى كان يملكها مع إخوته الذكور، لأن الجنة تصفية الإقطاع برئاسة المشير عبدالحكيم عامر كانت فرضت الحراسة على ممتلكات الذكور دون الإناث.

ولأن الدكتور بدوى كما سبق أن ذكرت كان من عشاق الأراضي

الزراعية وكان يشرف عليها بنفسه في العطلات الصيفية فقد آلمه هذا القرار كثيراً لكن ـ وهذه شهادة حق أقولها للتاريخ ـ خشيته من أن يعقب فرض الحراسة أشياء أخرى تمنعه من السفر إلى الخارج، هي التي جعلته يفكر جديًا في الخروج من مصر، لأنه لم يكن يطيق أن يجد نفسه ممنوعًا من السفر وهو الذي اعتاد أن يمضي ثلاثة أشهر كل عام في مكتبات باريس وهولندا وإيطاليا وإسبانيا.

لهذا السبب كتب إلى جامعة باريس فى شأن أن يذهب إليها أستاذًا محاضرًا وعندما جاء الرد بالموافقة ، هرع إلى هناك ولم يزر مصر منذ هذا التاريخ إلا ثلاث مرات الأولى كانت فى عام ١٩٧٣ عندما أطلق العقيد القذافى سراحه من المعتقل بعد تدخل أشرف مروان .

والثانية كانت في أوائل الشمانينات عندما جاء ليصطحب ابن شقيقنا الدكتور هشام معه إلى أمريكا لكى يجرى عملية جراحية في عينه اليمنى. . فأقنعناه بأن يجريها له في القاهرة الدكتور على المفتى، وهو ماحدث بالفعل ثم المرة الثالثة في أواسط الثمانينيات وكانت لإجراء جراحة في عينه اليسرى قام بها الدكتور المفتى أيضاً.

يصمت د. ثروت بدوى لحظة ثم يستطرد قائلا:

إن حب الدكتور عبدالرحمن بدوى لمصر هو حب بلا حدود، وإن لم يكن فرض الحراسة على أطيانه هو السبب المباشر لحكايته مع الشورة وأذكر أننى كنت الوحيد من بين أساتذة القانون المكلف بتدريس مادة الشورة في الجامعات ولن أنسى ماحييت جملة لعميد كلية الزراعة قالها مندهشا: «ممتلكات أستاذ مادة الشورة يفرضون عليها الحراسة»، إنه لأمر غريب!!.

#### يعود أو لا يعود

- فى حديث لى مع الدكتور عبدالرحمن قبل فترة شعرت أنه غير مرتاح فى غربته . . فهل تعتقد أنه سيعود إلى مصر قريبًا ؟!

\* بالفعل إنه ليس مرتاحًا ، لكن عودته إلى مصر مشروطة بتوفير الحياة السهلة له ، فأين يسكن بعد مجيئه ومن سيتولى أموره المنزلية ، وكيف سيتحرك في القاهرة إنها مسائل صعبة وكنا قد فكرنا عقب خروجه من معتقل القذافي أن يبقى في القاهرة ، وبالفعل اتخذت كلية الآداب قرارًا بإعادته إلى موقعه إلا أن رئيس الجامعة ولكن د . إسماعيل غانم (سامحه الله )قرر عدم عرض الموضوع على مجلس الجامعة قبل أن يحصل على طلب بإمضاء الدكتور بدوى يرجو فيه قبوله وعودته .

وأقول الحق لم أجرؤ أن أتحدث مع الدكتور عبدالرحمن في شيء كهذا واكتفيت بأن وبخت الدكتور إسماعيل غانم وانتهى الأمر.

#### الشمادة الثانية

## للدكتور فؤاد زكريا

كنت واهماً عندما ظننت أن د. فؤاد زكريا كان التلميذ الأكبر لدى الدكتور عبدالرحمن بدوى فالحقيقة هى أن أحدًا لم يتعذب على يد الدكتور بدوى مثلما تعذب الدكتور فؤاد زكريا ، فالحرب معلنة منذ كان تلميذًا فى قسم الفلسفة ثم استمرت عندما تزامل الرجلان فى جامعة الكويت..

ماذا يقول د. فؤاد زكريا عن سوء العلاقة التى تربطه بأستاذه بدوى. وكيف يراه: هل هو بحق فيلسوف ومفكر مبتكر، أم مجرد محقق ومترجم كما يزعم الكثيرون ثم ما علاقته بالمرأة وما حكاية «سلوى» اللبنانية بطلة كتابه «الحور والنور» ولماذا يحب جمع المال رغم أنه بخيل ولا ولد له يرثه؟

يجيب د. فؤاد زكريا عن هذه التساؤلات قائلاً

علاقتى بالدكتور عبدالرحمن بدوى هى علاقة جد شائكة ، ولا تخلو من قسوة غير مفهومة من جانبه ، وأعتقد أن سبب ذلك يرجع إلى أنه فشل فى أن يجعلنى أترسم خطاه وأقدس أئمة الوجودية . وأذكر أنه هاج وماج على عندما انتقدت أحدهم لعله الوجودي كيركيجارد أو زميله هايدجر وقال لى فى صوت صارخ:

- من أنت . . وما قدرك لكى تعطى لنفسك الحق فى انتقاد هؤلاء العباقرة! ولقد حاول د . بدوى مرارًا وتكرارًا أن أسير على نهجه منذ بواكير عمرى الفكرى والأكاديمي. ولم يحقق شيئًا مما يريد أو يطمع - ولهذا تخلى عامدًا عن الإشراف على رسالتي للدكتوراه - كان ذلك عندما كان عمرى أقل من ٢٥ عامًا - بعد أن أمضى معى عامين.

وهكذا وجدتنى أتابع دراستى بلا أستاذ وكانت حول (مشكلة الحقيقة) وكان يوم المناقشة مشهودًا ، إذ جاءنى خمسة من أقطاب الفلسفة فى مصر ليس فيهم أحد يدافع عنى كمشرف ، وهم: د. مدكور، ود. عثمان أمين ، ود. أبو العلا عفيفى ، وأظن أيضًا أن د. ثابت الفندى ود. محمود الخضيرى كانا ضمن لجنة المناقشة.

يصمت د. فؤاد زكريا لحظة ثم يستطرد شارحًا أسباب قسوة أستاذه الدكتور بدوى عليه وعلى كل البشر فيقول:

أعتقد أن د. بدوى لم يجرب الأبوة البيولوجية (لأنه لم يتزوج ولم ينجب) ومن ثم لايستطيع أن يفهم الأبوة التربوية العلمية، ولامعنى في شريعته لكلمات التشجيع أو التعاطف التي تجعل تلاميذه يستمرون في الجد والاجتهاد والإبداع الذهني..

-قلت: ومادام كان على هذه الصورة من الصرامة والخشونة فلماذا اخترته مشرفًا على رسالتك للدكتوراه ؟

\* قال: أنا لم أختره وإنما واقع الحال كان يعنى حينذاك أن يتولى هو الإشراف على رسالتى لأنه كان رئيس قسم الفلسفة. لكن المؤلم في علاقتنا - زملائي وأنا - به أنه كان يفترض الطاعة المطلقة من الناس أجمعين وليس من حق أحد أن يعترض أو حتى يتساءل: لماذا ؟

وفي زمن د. بدوى كان شرط الطاعة العمياء له هو أهم شرط من جانبه في اختيار المعيدين..

وأذكر أنه وضع شرطًا آخر هو أن المرشح لأن يكون معيدًا بالكلية

لابد أن يكون قد حصل (في مادة المنطق) التي كان يُدرسها د. بدوى على تقدير جيد جداً .. وهذه المادة - بطبيعة الحال - لم تكن تدل وللأسف - على أي نبوغ أو عبقرية فلسفية لأنها كانت عبارة عن مسائل شكلية وصورية يحفظها الطلاب ثم يطبقونها حرفياً ثم يحصلون على امتياز أو جيد جداً، ويختارهم د. بدوى بعد ذلك كي يكونوا معيدين! . ولذلك كانت حصيلة اختباراته سيئة للغاية . لأنه ببساطة ـ كان يفضل الطلاب الذين يمشون بجوار الحائط لا ناقة لهم ولا بعير في قضايا الفكر وحسبهم أن يدينوا له بالطاعة والولاء .

وفى سخرية لاذعة يعلق فؤاد زكريا على ذلك بقوله: فاشيستية قديمة فماذا عساك تقول بعد ذلك!

بعد لحظة صمت قصيرة أضاف يقول: بالإجمال لقد ساءت علاقتى بالدكتور بدوى لأنه في الأصل إنسان صعب (.....).

.. أقول ذلك وفي ذهني الآن واقعة تحز في نفسى وتؤلمني إلى أبعد حدود الألم. فعندما كنت في كلية الآداب (جامعة عين شمس) كانت لنا زميلة تدعى (نازلي إسماعيل) تكرهني كراهية عمياء ولست أدرى سببًا لذلك ولاتكاد تضيع فرصة إلا وتدس لي عنده وتُلصق بي أبشع الاتهامات.. ولأن الدكتور بدوى كان يعشق النميمة عشقه للحياة فقد انقلب على انقلابًا مرعبًا مستميتًا بعد أن أسرت هذه الهنازلي إسماعيل، في أذنه بأنني شيوعي..

وأنت والجسميع يعرفون مدى كراهية د. بدوى للشيوعية والشيوعيين، فكان أن صب نار الحقد على وأراد أن يحرقنى مهما كان الثمن. والمحزن أنه صدق مزاعم نازلى إسماعيل ولم يعد أمامى أى منفذ لإقناعه بالعكس.

وكنت أعرف أن ذلك مستحيل لأنه حساس لبعض الموضوعات. ومنها الشيوعية \_وما أن تصل إلى أذنه كلمة ولو على سبيل الشك، يصدقها على الفور، ويبدأ حربه.. وهذا مافعله معى!

- يعتقد البعض أن د. بدوى ليس مفكر اولا فيلسوفًا وحسبه أنه أضاف إلى المكتبة العربية جملة من الكتب المحققة أو المترجمة.. فما رأيك؟.

\* فى تصورى (واعتقادى) أن د. بدوى هو رجل لا يستطيع أن يخرج عن نطاق المراجع الكثيرة التى يحيط نفسه بها. ويفتقر إلى القدرة الابتكارية، وإذا كنت فى شك مما أقول، فخذ كتابًا من كتبه الكثيرة، وابحث لى فيها عن فكر مُبتكر إنى أزعم وأفكر فى الوقت ذاته أنك لن تجد شيئًا، سوى أنه محقق ومترجم. وليس لديه أى نوع من الإبداع الفكرى.

ولقد أتيح لى أن أحضر مجلسًا يحضره بدوى وعندما كانت تثار بعض القضايا العامة أو الخاصة بالمجتمع والدولة. كنا نندهش جميعا من آرائه السخيفة والتافهة التي كان يقولها من بينها مثلا ما قاله عن العلمانية وأنها مخالفة للدين. وهذا دليل على أنه رجل اليفكر، وإذا قلنا أنه في مثل هذه القضايا يفكر بمستوى الرجل العادى فهذا كثير عليه ويزيد على الحقيقة في الوقت ذاته.

يصمت د. فؤاد زكريا لحظة ثم يضيف قائلاً:

- بوسعك أن تختبر ما أقوله لك ، بإجراء حوار مع د. بدوى يجيب فيه - ليس عن قضايا الفلسفة والمراجع - عن القضايا المعاصرة مثل قضية العولمة ، والأوضاع العربية - الإسرائيلية الراهنة والإسلام السياسى . . إنى أقسم لك أنك إذا قلت ذلك فسوف تسمع (العجب العجاب)

باختصار ستكتشف جهله وضحالة تفكيره، وكل إجاباته لن تخرج عن «التلبيخ» أو «السب والشتم» ثم يراوغ ويهرب منك.

- وإذا انتقلنا إلى الكويت حيث عملتما معاً أكثر من عشر سنوات في الجامعة . . ماذا عن علاقته بك ، هل استمر في خصامه وقسوته ؟ .

\* لست أدرى هل من حُسس الطالع أم من سسوئه أننا ذهبنا إلى الكويت في العام نفسه، كنت قادمًا من القاهرة أما هو فكان قادمًا من طهران. وأذكر أنه لم يدخل مكتبى مرة واحدة طوال هذه السنوات، بل كان إذا أبصرنى في المشى من بعيد أسرع بالدخول في أى مكتب كي لا نلتقى فيكون مضطرًا لتحيتى!

ورغم مانلته من أذى على يديه سواء فى مصر أو فى الكويت أشهد أننى كنت أحرص على أن أكون (ودودا جدا) معه ،أقول فى نفسى: إنه رجل كبير وهو أستاذنا الذى علمنا ماذا يعنى البحث العلمى، والمراجع واللغات الأجنبية.. لكنه للأسف ـ كان يرد على توددى بجزيد من التمرد والعنف و كأنه الحصان البرى الذى لم ينجح أحد فى استئناسه!

ـقلت: ألم تحدث بينكما مشادة ولو مرة واحدة؟

\* قال د . فؤاد زكريا وهو يزفر غيظا :

كادت تحدث هذه المشادة في مصر، عندما تطوع بكتابة تقرير عنى رفعه إلى عبدالقادر حاتم يطالب فيه بعدم أحقيتي في الترشيح لجوائز الدولة.

ولقد حصلت على صورة من هذا التقرير السيئ الذي كان يقطر حقداً على من الكاتب يوسف الشاروني الذي كان مسئولاً وقتذاك عن الجانب الإداري في الجلس الأعلى للآداب والفنون..

وأعترف بأننى حزنت كثيرًا لأن دافع بدوى لذلك كان دافعًا أنانيًا

لایخلو من صغار. فقد آلمه أن یکون اسمی مرشحا مثل اسمه. کان ذلك فی عام ۱۹۲۳، و کان د. بدوی یرید أن یحت فظ لنفسه بلقب (الشخص الوحید) الوحید فی قسم الفلسفة الذی تم ترشیحه لهذه الجوائز.. ولذلك انزعج كثیراً من أمر ترشیحی وبادر بكتابة تقریر أسود عنی!

وشعرت بألم يعتصرنى لأننى لم أعد أفهم لماذا يصر أستاذنا د. بدوى على أن يحاربنى فى كل وقت. واهتديت بعد قلق وأرق شديدين إلى فكرة أن أكتب إليه رسالة أسطر فيها رأيى فيه وفى سلوكياته وأذكر أنى بدأتها بقولى: ياكاره الناس!!

وأعتقد الآن أن هذا التشخيص صحيح مائة في المائة لأنه بالفعل يكره الجميع بلا استثناء. ولقد تركت الرسالة على مكتبه وعندما رآني بعدها لم يعلق وكأنه لم يقرأ شيئا.

بل أذكر أننى كنت الوحيد الذى يملك سيارة خاصة فى القسم (بالكلية) وقد طلب إلى د. بدوى أن أقوم بتوصيله إلى مكان قريب من الذى سأذهب إليه. وداخل السيارة لم أتمالك نفسى ووجدتنى ألومه على تقريره ضدى. ويبدو أن لا مبالاته جعلتنى أحتد معه فى المناقشة وكنت أخبط بيدى غيظًا على عجلة القيادة ، فخشى د. بدوى أن أصطدم فى شىء فى الطريق وأنا على هذا الحال من الغضب والهياج. فكان يرجونى أن أهدأ وأنسى.

وما أتذكره الآن: أنه لم يعتذر عما فعل، كما لم يطلب إلى أن أتركه في الطريق. وهو مايكشف لك بجلاء عن حدود أنانيته البشعة فهو قد فعل ما فعل، وليس لى سوى الرضوخ، ثم هو يريد أن يصل إلى المكان الذى يريده مهما كان الثمن غير آبه بغضبي أو ثورتي!!

د. بدوى ينكر علينا دهشتنا من اتجاهه الإسلامى الأخير ويقول إنه يهتم بالفلسفة العامة، والفكر الإسلامى منذ بواكير حياته ومن ثم لامعنى لما يُقال حول تخليه عن الوجودية وعودته إلى الإسلام.. ما رأيك؟

\* لبدوى أن يقول مايقول ، لكن الصحيح هو أنه كان يهتم بالإسلام الدراسي وليس بالإسلام العقيدي كما هو الحال الآن .

وسبب تحوله إلى الإسلام العقيدى (مدافعًا عن حياة محمد > ، والقرآن الكريم) هو حبه للمال وهذا أمر قد يندهش له البعض لكنه حقيقى. فحب المال ظاهرة غريبة في حياة بدوى فهو يجمعه ويكدسه ونعرف أنه لا ينفق على أحد وليس له وريث ثم هو بخيل إلى حد بعيد في الإنفاق على نفسه ، ولا يلبس إلا بدلة واحدة وحذاء واحداً طوال العمر!

.. واهتمامه بالإسلام العقيدى كما أسلفت يرجع إلى أنه يضع عينيه على جائزة خدمة الإسلام التي تحمل اسم الملك فيصل. وهذا جزء من حبه للمال وهو مُستعد أن يذبح نفسه في سبيل الحصول على هذه الجائزة.

ـ قلت مقاطعًا: أذكر أن أحد النقاد حدثني عن ان اسم بدوى قد وقع الاختيار عليه من قبل اللجنة المشرفة على هذه الجائزة.

لمعت عينا د . فؤاد زكريا وقال :

إذن لقد جاءك كلامى. وسوف يحصل عليها د. بدوى هذا العام أو العام الذى يليه لأنه قام بتوصيل رسالة إلى لجنة الجائزة مفادها أنه كتب بالفرنسية يدافع عن الإسلام، ويفند أقاويل المستشرقين ويحفظ للنبى (عصاميته ونزاهته) وللقرآن الكريم قدسيته.. وهذه أمور تدخل في

خدمة الإسلام فلماذا لايفوز بالجائزة؟

-قلت للدكتور فؤاد زكريا: لو سألتك عن الحصاد النهائي للدكتور عبدالرحمن بدوى فماذا عساك أن تقول؟

- فى تصورى أن د. بدوى ليس له أى صدى فى الأجواء الثقافية سواء داخل مصر أو خارجها. وإذا أتيح لك أن تلتقى بشاب حديث التخرج من الجامعة وسألته عن كبار المثقفين فى العالم العربى، فسوف يذكر لك أسماء ليس من بينها ـ بالقطع ـ اسم عبدالرحمن بدوى..

وفى الكويت التى عاش فيها طويلا تبين أنه لاصدى له إذ لا يذكره أحد فيها رغم أنها بلد صغير ولم يحدث أن وقعت عيناى على إشارة له فى صحيفة أو مجلة، أو خبر يفيد بأن أحدا قد طلب إليه أن يلقى محاضرة عن قضية بعينها. هذا معناه أن د. بدوى غائب تماما اليوم كما كان غائبا بالأمس. ففى الكويت كان لايفعل إلا شيئا واحداً هو أن يذهب إلى الكلية ثم يعود منها إلى المنزل.

ويعلق د . فؤاد زكريا قائلاً :

لعل هذا الأمر ذاته هو الذي ملاً فم د. بدوى بالمرارة لأنه يشعر أنه رغم جهده العلمي الجبار - لم يترك صدى في الأجواء الثقافية التي نعيش فيها.

- وماذا عن علاقته بالمرأة . . يبدو أنها ليست أقل غرابة من علاقاته الأخرى ؟ .

\* المؤكد أن هناك مشكلة ما في حياة هذا الرجل الخاصة ولعلك تلاحظ أنه في كتابه «سيرة حياتي» تحدث كثيرا عن أبيه ولم يتحدث عن أمه نهائيًا وكأنها لم تكن موجودة.

ولعلك تستطيع أن تفسر ذلك (فرويديا) لتكتشف أن د. بدوى

يعانى من مشكلة نفسية أو جنسية ولم لا؟ (ملحوظة: البعض ينسب إليه روايات كثيرة كان يتحدث عنها في مجالسه الخاصة عن الفاتنات السويسريات اللاتي كان يلتقى بهن عندما كان مستشاراً ثقافيًا في سويسرا في أوائل الخمسينيات، كما يؤكد آخرون أن سلوى اللبنانية التي يضم كتابه «الحور والنور» مجمل رسائله منها وإليها، كانت بطلة لقصة حب عنيفة لم يُقدر لها الاستمرار..)

- فى سيرة حياته لم يترك أحداً من سياسيينا ولا مفكرينا إلا وقذفه بسهم من سهامه . . ولعلك تذكر ماقاله فى حق أحمد أمين صاحب «فيض الخاطر وفجر وضحى وظهر الإسلام» . . مارأيك ؟

\* ما قاله فى حق أحمد أمين ، هو اتهام أراد أن يصيب فيه د . زكى نجيب محمود الذى كان بدأ حياته فى الكتابة عن طريق الشراكة مع أستاذنا أحمد أمين .

ويريد د. بدوى أن يقول إن زكى نجيب محمود تسلق على أكتاف أحمد أمين الذى كان مشهوراً فى هذا الزمان.. فأراد أن يضع اسمه معه لكى يكون مشهورا مثله لأن زكى نجيب محمود هو الذى كان يعرف جيدا اللغة الإنجليزية بمعنى آخر: أراد بدوى أن يطعن فى زكى نجيب محمود من خلال الإشارة إلى علاقته بأحمد أمين زاعما أن زكى نجيب محمود هو الذى كان يكتب وليس أحمد أمين.

ـ لكن هل تعتقد أن أحمد أمين كان يكتب له آخرون كما يزعم د. بدوى ؟

المعاصر، ومآثره وأعماله معروفة، لكن ربما كان يحدث أن يكلف أحمد أمين بعض تلاميذه بالبحث عن وثائق بعينها بسبب انشغاله في أمور

إدارية عبديدة داخل الجامعة، وهو نفس الشيء الذي كان يفعله د. عبدالرحمن بدوى نفسه عندما كان يترجم مباشرة في المحاضرات من بعض الكتب الفرنسية، ويكلف أحد تلاميذه أن يكتب بخط جميل في كراسة خاصة كل مايقوله. وفي نهاية العام الدراسي يأخذ هذه الكراسة ليدفع بها إلى المطبعة لتكون كتابًا. وهكذا كان د. بدوى يستعين أيضاً بتلاميذه في تأليف كتبه.

ـ وما رأیك فیما قاله عن العقاد فی أنه شخص عاش ومات دون أن یدری به أحد؟

\* هذا إسقاط أى أن بدوى يسقط مابداخله على الآخرين. وأذكر أنى ذهبت إلى صالون العقاد الذى كان يُقام فى الساعة العاشرة من صباح الجمعة أسبوعيا، حدث هذا لمرة واحدة عندما اصطحبنى بعض الأصدقاء إلى هناك وكنت فى الوقت ذاته أدرس الفلسفة على يدى بدوى فى الجامعة. وتبين لى بعد ذلك أن بدوى فى حركاته وإشاراته بالوجه وبالأيدى يقلد العقاد تماما.. أما أن العقاد عاش ومات دون أن يدرى به أحد فهذا لعمرى ما يخشاه بدوى على نفسه سيما وقد بدأ يشعر بعد أن بلغ من العمر عتيا أن أحدا لايكاد يدرى به هنا أو هناك..

-قلت للدكتور فؤاد زكريا: ما المعانى أو الأفكار أو الذكريات التى تتداعى إلى ذهنك إذا خطر ببالك اسم أو صورة أستاذك عبدالرحمن بدوى؟.

\* بعد لحظة تفكير قصيرة أجاب يقول:

- أول هذه الأفكار أنى أتألم من أجله مشفقا عليه وأقول فى نفسى: أبعد هذا العمر الطويل لم يتمكن الرجل من المصالحة مع نفسه ومع الآخرين . . إنه شيء فظيع أن يظل نافرا من الناس أجمعين يطلق لسانه

فى ذمهم وأعراضهم وعاجزًا عن إقامة أى جسور حقيقية مع أى إنسان رجلاً كان أو امرأة.

الفكرة الثانية: التى ترد بخاطرى أنه رجل يخاف الموت إلى حد مثير للضحك وإذا أردت أن تجعله يستشيط غضبا فسله: لمن تريد بعد عمر طويل أن تهدى مكتبتك التى تزيد على ٣٠ ألف كتاب؟.

الغريب أن أي حديث عن موته يكاد يصيبه بالخلل والارتباك، وكان أشيع أكثر من مرة أنه مات فكان يصرخ وكأنه مجنون!

الفكرة الثالثة: هى أن هذا الرجل رغم علمه ومراجعه التى يحيط نفسه بها، فإنه يتمسك بالقيم الإقطاعية ويدافع عنها بكل قوته وفيها تكريس الطبقية فالعين لا ينبغى أن تعلو على الحاجب فى رأيه، وليس من حق تلاميذه أن ينتقدوا معبوديه من مفكرى الوجودية.. والصغير ينبغى أن يظل صغيرا دائمًا، أما الكبير فهو السابح وحده فى ملكوت الجاه والنفوذ..

كلمتى الأخيرة: سامح الله د. بدوى •

## بدوى يسحق بهراوته الرءوس الكبيرة لا

لا أنكر أن المصادفة وحدها هي التي قادتني لألتقي بالأستاذ الدكتور عبدالرحمن بدوى الذي كان غارقًا في تأملاته وسبحاته الفكرية \_أو هكذا بدا لي \_ بأحد المقاهي المطلة على حديقة اللكسمبورج.

علاما العربى الذى يعرف عنه انه لايرتاد فى باريس غير مكانين عالمنا العربى الذى يعرف عنه انه لايرتاد فى باريس غير مكانين أولهما: المكتبة الوطنية حيث يظل طوال اليوم باحثا ومنقبا ومحققا فى عشرات المراجع وأمهات الكتب بعديد من اللغات الإنجليزية والفرنسية واللاتينية والألمانية التى يجيدها جميعا، وثانيهما: فى مؤتمرات اليونسكو الثقافية التى يشارك فيها بمحاضراته أو مناقشاته أو تعليقاته وهى فى مجملها جريئة ومتميزة.

اقتربت منه في حذر وسألته عن آخر مؤلفاته ؟

فأجاب: لقد انتهيت من كتابة فصلين من "سيرة حياتي" ويبقى لى الفيصل الشالث الذي تبدأ أحداثه من عام ١٩٥٧ حتى الآن.. كيما انتهيت من كتابة مؤلف ضخم عن الشاعر ريلكه وآخر عن الشاعر الإيطالي بوباردي.

حب باریس

- سألت:

أمازلت تحب باريس وتعشق الحي اللاتيني وتهيم غراما بالسوربون على نحو ماصورت في بعض صفحات من كتابيك «الحور والنور»

و «هموم الشباب» وفي بعض قصائدك بديواني «مرآة نفسي» و «نشيد الغريب» ؟ .

## السوربون انتهت

\* عن السوربون لاتحدثنى ولا أحدثك فقد انتهت هذه الجامعة من زمن خصوصًا أقسام الدراسات العربية والإسلامية بها. ولعلى لن أكون مغاليًا إذا قلت إن آخر عهدنا بالدراسات الإسلامية القيمة في جامعة السوربون كان مع ماسينيون وزملائه من المستشرقين الجادين. أما من جاءوا بعد ذلك فقد همشوا هذه الدراسات حتى باتت ضحلة وسطحية إلا من طنطنات فارغة وعبارات مجوجة.

اقرأ موسوعة الفلاسفة التي صدرت مؤخراً بالفرنسية لترى جناية روجيه ارنالديز (وهو من أساتذة السوربون المعدودين) على الفلاسفة العرب فهو لايرى في المشرق العربي أى مفكر يسترعي الانتباه، ولذلك أغفل ذكر (كما أغمط فضل) هؤلاء المفكرين الشرقيين، واكتفى بالإشارة إلى الإنتاج الفكرى في المغرب.

وبحماس شدید لایخلو من استیاء أضاف د. عبدالرحمن بدوی یقول:

مادام روجيه أرنالديز لم يجد غير محمد مزالى وبعض الوجوه الأخرى فى المغرب والمغرب فقط - كنماذج للمفكرين والفلاسفة العرب. فماذا تنتظر منى أن أقول عن هذا الجرم الذى ارتكبه هذا الرجل عيمد أ أو عن غير عمد فى حق الفكر العربى والفلسفة الإسلامية؟!.

بعد لحظة صمت سريعة كنت أثناءها مشدوهاً بما أسمع تابع د. بدوى يقول: قد يذكر اسم محمد أركون في ميدان الدراسات الإسلامية والعربية في السوربون، ولمن يسأل عن الإضافة الحقيقية التي قدمها هذا الرجل أو الدور الذي يقوم به، أقول لست وحدى الذي لا يعرف حتى الآن في أي الدراسات قد تخصص أركون لكن ما أعلمه علم اليقين أنه قد جنى على الفكر العربي جناية لا تغتفر وإذا لم تصدقني فإليك المقدمة التي كتبها لترجمة كازيميسكي للقرن الكريم التي أشهد أنها حوت أخطاء ومغالطات تكاد لا تغتفر لدارس مستدئ في تاريخ الفكر الإسلامي ناهيك أن يكون أستاذًا للدراسات الإسلامية والعربية بالسوربون كحال محمد أركون!

## الدراسات العليا غير مجدية

- سألت إذا كانت الدراسات العربية والإسلامية في جامعة السوربون بهذه الصورة التي تصورها من الضحالة وعدم الجدية فهل تعتقد أنه لاجدوى من متابعة الطلاب العرب لدراساتهم العليا في هذه الجامعة ؟ يه لا أشك لحظة في هذه الحقيقة فعقيدتي أن الطلاب العرب في مجال الدراسات العربية والإسلامية يضيعون وقتهم، وكان الأولى بهم أن يتابعوا دراساتهم وأبحاثهم في بلادهم. وأكرر ثانية أنه بعد جيل ماسينيون ليس هناك بين أساتذة السوربون مايمكنه أن يعلم شيئا ذا بال، وإذا كان لزاماً أن يأتوا إلى فرنسا فليأتوا لدراسة الليسانس وليس للدكتوراه!

#### \_ قلت :

يذكرنى حديثك بما سبق أن قاله الدكتور لويس عوض حول ضرورة أن تكف جامعاتنا المصرية عن إرسال طلابها للدراسة بأقسام الدراسات الإنسانية والاجتماعية الفرنسية.. لأن نتائج هذه الدراسات لاتخدم

غير الدوائر الاستعمارية من خلال المستشرقين!

\* أجاب الدكتور عبدالرحمن بدوى في حدة وقال:

لئن كنت أتفق مع د. لويس عوض فى النتيجة فهذا لايعنى أننى أوافقه فى الأسباب والدوافع فأسبابى ـ على كل حال ـ تكمن فى ضحالة ثقافة ومعرفة الأساتذة المشرفين على الرسائل والأطروحات العالمية فى السوربون أما أسباب د. لويس فترجع خلاف شخصى بينه وبين جاك بيرك (المستشرق الفرنسى المعروف) الذى مازلت أذكر أنه هاجمه فى حوار له مع «الأهرام الدولى» وشمل هجومه باحثين آخرين مثل د. أنور عبد الملك.

عقم الدراسات العربية بالسوربون

-عدت أسأل د . عبدالرحمن بدوى :

حول عقم الدراسة العربية والإسلامية في السوربون كيف تريدني أن أنسى أن طه حسين بكل مايعنيه اسمه من ثورة على الفكر الجامد وحماس متأجج نحو الإصلاح والتجديد قد درس في هذه الجامعة وعشق الفكر الفرنسي حستى أخريات أيامه برموزه وأعلامه من الأدباء والمفكرين؟

🛪 فأجاب د. بدوى:

لا تنس أن طه حسين عندما جاء إلى فرنسا قد حصل على الدكتوراه من الجامعة في مصر . . أى لم يكن مجرد دارس مبتدئ فضلاً عن انه درس التاريخ اليوناني والروماني القديم إلى جانب انشغاله بإعداد أطروحة الدكتوراه عن الفلسفة الاجتماعية عند ابن خلدون .

ثم أضاف د. بدوى يقول:

الشيء الذي لا أشك فيه لحظة هو أن طه حسين كما نعرفه جميعًا

رائداً ومصلحًا ثائراً لم يكن بوسعه أن يكون غير ذلك حتى ولو لم يسافر إلى فرنسا بمعنى أن فرنسا لم تضف إلى استعداداته الذهنية المتوقدة شيئًا . . لكن إذا شئت الدقة أكاد أقول أن تعلق طه حسين بفرنسا وافتتانه بالفكر الفرنسى عمومًا قد جنى على موضوعيته العلمية . . ففى أحكامه على هذا الفكر كنت أشعر أنه مجامل إلى حد كبير لزوجته الفرنسية .

## طه حسين وفرنسا

دعنى أسرد تفاصيل موقف قد عشته بنفسى وأعتقد أنه يوضح بجلاء مدى صدق هذه المقولة.. فقد حدث أن تلعشم د. سامى جبرا رئيس وفد مصر فى مؤتمر المستشرقين عام ١٩٤٨ أثناء إلقاء كلمته أمام الحاضرين، فهمست فى اذن طه حسين الذى كان يجلس أمامى ليتدارك الأمر ويلقى بنفسه الكلمة.. وفوجئت بالدكتور طه يبدأ كلمته بقوله:

اني أشعر بحب تجاه فرنسا!

أقول الحق والكلام مازال للدكتور بدوى ـ لقد شعرت بالخزى فالدكتور طه يحرص في كل مناسبة على إظهار حبه وافتتانه بفرنسا والفرنسيين دون أدنى اعتبار لما إذا كان الظرف مناسبا أم غير مناسب! ـ سألت: هل تعتقد أن هذه المقولة لاتحمل سوى معنى الجاملة من جانب طه حسين للفرنسيين؟

\* فأجاب د. بدوى على الفور بقوله:

بالطبع . . وإلا فما معنى أن يستهل كلمته القصيرة في مؤتمر أكاديمي متخصص حول الاستشراق بالتعبير عن شعوره هذا بالحب تجاه فرنسا؟!

## محمد أركون يصرخ من الألم لا

كان الدكتور بدوى خص المفكر الجزائرى محمد أركون رئيس قسم الدراسات العربية والإسلامية بجامعة السوربون الجديدة باتهامات عديدة منها: تشككه في كفاءته العلمية والأكاديمية وجنايته على الفكر والثقافة العربية من خلال أعماله التي تبعد كثيرًا من وجهة نظره عن الدقة العلمية، واعتباره واحدًا من الباحثين العرب الذين ساعدوا على تشويه الفكر العربي وأساءوا بدراساتهم غير الجادة إلى تاريخ الفلسفة الإسلامية.

ما هو رأى د. أركون على هذه الاتهامات وغيرها من القضايا الثقافية والفكرية مثل انتهاء دور «السوربون» كجامعة ومؤسسة علمية كبيرة فى تكوين العقل العربى، ومجاملة طه حسين كقائد فكر بارز لزوجته الفرنسية على حساب الموضوعية العلمية.. يقول أركون:

على الرغم من اتهام الأستاذ بدوى لى بالقضاء على الفكر العربى (ولا أدرى كيف!) إلا أننى لا أخفى احترامى الشديد له ولكل ماقدمه من أعمال فى مجال البحث الفلسفى، كما لم يقلل من احترامى له مايشيع فى الأوساط العلمية المهتمة بتاريخ الفلسفة العربية من أن د. بدوى لم يتقيد فى كل أعماله بالقواعد العلمية التى يحترمها العلماء فى تحقيق النصوص. وأشهد أننى لم أكن أسمح لنفسى فيما مضى بأن أقول كلمة نقد واحدة فى مستوى د. بدوى العلمى والفكرى ليس لأنه يضيق بالنقد ضيقًا شديدًا فقط ولا يطيق أن يراجعه أى إنسان فيما

كتب أو ذهب ، وليس لأننى أعلم أنه معجب بنفسه وبكل ماقدم للفكر العربى والعالمي . . ولكن لأننى أعترف - أيضاً وبمنتهى الصدق - بأنى أخافه وأخشاه وأرتعد منه كغيرى من الناس!

وعلى كل حال مادام الأستاذ بدوى قد اختار أن يطلق لسانه في كما يحلو له بالاتهام مرة، وبالسطحية والجهل مرة أخرى فليعذرني إن رددت عليه اتهامه، فالكلام الذى يذكره عندما يمدح «ماسينيون» ويرفض جميع من جاءوا بعده يدل على أن فكره وقف في الأربعينيات والخمسينيات من هذا القرن، بل أكاد أقول انه وقف في القرن التاسع عشر حيث كان قمة العلم في أوربا يتمشل في العلم الفيليولوجي الألماني والمناهج التاريخانية المعروفة بأوربا وهي المناهج المتصلة أيديولوجيا بالتيار الاستعماري والأثنوجرافي الذي اتسم به الفكر الغربي إلى انتهاء الحرب الجزائرية، أما ماحدث في فرنسا بعد الستينيات والسبعينيات ـ كما يؤكد تاريخ الفكر الغربي نفسه ـ فيعتبر الأستاذ عبد الرحمن بدوى لأنه لم يزل ينظر إلى البحث العلمي من وجهة النظر الفيليولوجية التاريخانية معرضاً عن التيارات الفكرية وجهة النظر الفيليولوجية التاريخانية معرضاً عن التيارات الفكرية الأخرى في مجال العلوم الإنسانية والاجتماعية.

ثم ارتفع صوت مخمد أركون قليلا وقال:

لم أكتشف فى كتابات الأستاذ بدوى العديدة صلة علمية بجميع ما أتت به مدرسة الحوليات المعروفة فى فرنسا ، وكذلك لم يطلع على جميع ماصدر فى علم الأنشروبولوجيا ، وعلم اللسانيات وعلم السيميائية ، ولذلك كان طبيعيًا أن يجهل الثورات العلمية الحادثة بجامعة السوربون وسائر الجامعات الفرنسية ، وليت د. بدوى يعرف أن

المناهج الفكرية والعلمية التي أتت بعد الستينيات والسبعينيات في العالم قد غيرت الجو الفكرى والمناهج العلمية وطرق النقد الابيستمولوجي إلى حد لايمكن الاكتفاء - كما هو حاله - بالتقوقع فقط داخل تحقيق النصوص!!

وفى لهجة حادة تابع أركون يقول: كان لابد لمن يريد أن يقوم بوظيفة تحديث الفكر العربى المعاصر أن يغرق حتى أذنيه فى هذه الثورات. هذه المهمة التى لم يدركها الأستاذ العلامة بدوى هي التى يقوم بها بفخر شديد للأستاذ أركون منذ أكثر من ثلاثين عامًا فى جامعة السوربون، ولايزال يقوم بها لا فى جامعة السوربون فحسب ولكن فى جامعات العالم الكبيرة أيضا: فى العالم الإسلامى وأوربا وأمريكا بهدف تنوير الفكر العربى ورفع الفكر الإسلامى إلى مستوى الاجتهادات العلمية التى يقوم بها الباحثون فى العلوم الإنسانية والاجتماعية.

وبعد أن أشار محمد أركون باسهاب إلى حاجة المسلمين في فرنسا إلى مثقفين عرب متفتحين لتقديم صورة عصرية وإيجابية للفكر العربي أضاف يقول في حماس:

كان من المنتظر أن يشارك د. عبدالرحمن بدوى فى هذا العمل الايجابى ولايفتخر بعلمه القديم ويرفض جميع الاجتهادات التى يقوم بها رجال ونساء فى هذا البلد فرنسا حتى يكتبوا صفحة جديدة فى تاريخ العلاقات بين فرنسا والعالم العربى والإسلام بصفة عامة خصوصا أن قادة فرنسا اليوم يحبذون ويباركون هذا الانفتاح الثقافى والحضارى الجديد.

\_سالت د. محمد أركون عن تصنيف أرنالديز وهو أحد أبرز

المستشرقين الفرنسيين لمحمد مزالى رئيس وزراء تونس الأسبق - كما يقول د. بدوى - ضمن فلاسفة المغرب العربى فى الموسوعة الفرنسية التى صدرت فى باريس مؤخراً، ومن حكمه عليه بالسطحية وعدم الدقة، فأجاب يقول:

\* لا أعرف أين قرأ د. بدوى هذا التصنيف العجيب! لكن ما أعتقده بحق هو أن أرنالديز لايمكن أن يقر هذا الزعم بأن مزالي فيلسوف.

-فيما يتعلق بدعوة الجامعات العربية إلى أن تكف عن إرسال أبنائها للدراسة في جامعة السوربون لضحالة ثقافة المستشرقين (جيل مابعد ماسينيون كسما يذهب لذلك د. بدوى) أو لأن أطرو حاتهم تخدم الاستعمار كما يذهب لذلك د. لويس عوض. . أجاب محمد أركون بقوله:

\* لا شك إنها دعوة خطيرة ما كان ينتظر أن يقول بها مفكر مشل د. عبدالرحمن بدوى، لكن لا أشك لحظة فى أن حجته واهية للغاية، فكفاءة جيل ما بعد ماسينيون ـ على حد تعبيره ـ لا تشوبها شائبة، وحسبه أن يخرج من قوقعة النصوص ليكتشف أن مدرسة الحوليات . قد أحدثت ثورة بحثية وأكاديمية كبيرة فى مجال الدراسات العربية والإسلامية فى هذا الشأن فإنى لا أنكر أنها أصابتنى بالإحباط لأنه كلام غير أكاديمي بالمرة، فوقوع مستشرق أو أكثر فى هذا الخطأ ـ لا يبرر إصدار حكم بالإعدام على جميع المستشرقين . . وكنت أهيب بالدكتور لويس أن يكون مؤرخا فى حكمه ، وألا يطلق الكلام على عواهنه بلغة ركوب الموجة الحاضرة، وإبراز اسمه أمام الجمهور!!

ثم تابع محمد أركون يقول:

لا شك أن الاستشراق قد خدم الاستعمار في الفترة التي أسميتها «بالحداتة الكلاسيكية» ومنها قد يستمد رأى د. لويس مبرراته، أما في فترة الحداثة الجديدة فأعتقد أن اتهام جميع الأساتذة في السوربون وفرنسا بهذه التهمة هو نوع من السفسطة!

ثم تبقى أخيراً مسئولية الطالب العربى ذاته الذى عليه أن يختار جيداً الأستاذ المشرف خصوصاً أنه مازال يحتاج للدراسة فى السوربون وغيرها من الجامعات الفرنسية والأوربية التى لا تقارن بحال من الأحوال معاتنا العربية سواء فى أسلوب الدراسة بها أو فى مجال البحث العلمى.

## -عدت أسأل د . أركون :

ماذا تقول في اتهام د. بدوى لطه حسين بمحاباة زوجته على حساب الموضوعية العلمية ومايمكن أن يؤثر ذلك في معظم إنتاجه الأدبى والفكرى؟.

\* أطرق أركون لحظة ثم أجاب يقول:

عقيدتى أن مفكرًا فى وزن طه حسين ذكاء وعلما وثقافة وخبرة لا يمكن أن يتقيد بما تفرضه عليه زوجته حتى لو كانت بينهما علاقة حب استثنائية.. وهو مالم يكن على كل حال!

وأخيراً أرى أننى لابد أن أكرر ما سبق وذكرته في ندوة الأهرام (\*) عن طه حسين في العام الماضي وهو أن التقويم الصحيح له كمفكر رائد

<sup>(۞)</sup> كان المؤلف نظم في صيف ١٩٨٩ ندوة باسم «الأهرام» بالمركز الشقافي المصرى في باريس تحدث فيها إلى جانب أركون، المستشرق روجيه أرنالديز، والمفكر المغربي علال سيناصر، والشاعر أحمد عبدالعطى حجازى، ود. عبدالرشيد محمودي وحضرها عدد كبير من المثقفين العرب والمصريين بدعوة من المستشار الثقافي المصرى في ذلك الوقت د. أحمد حسن البرعي.

يجب أن يضع فى الاعتبار الفشرة التى عاش ودرس فيها بالسوربون بما تعنيه من معايير سياسية وثقافية حيث كانت تسود مداهج الفيليولوجيا والعقل التاريخانى..

وهو ماوصفته بالحداثة الكلاسيكية التي تختلف كثيرًا عن ظروف الحداثة الجديدة التي نعيشها اليوم

# جامعة السوريون تواجه اتهامات بدوى (\*)

إن الاتهامات التى قالها الدكتور عبد الرحمن بدوى فى حواره مع د. سعيد اللاوندى ضد د. محمد أركون لا تقوم على أساس ثابت وإنما يبدو فيها أنها اتهامات مغرضة.

وأود أن أؤكد هنا أن لجامعة السوربون الجديدة (باريس ٣) موقعًا متميزًا في فرنسا وفي الدول الغربية نظرًا لكثافة ونوعية تواجد الطلاب الأجانب وخاصة الوافدين من الدول العربية. وهي لاتستبعد من يقوم بدراسة لغاتهم وآدابهم وحضاراتهم طالما أن تتوفر لديهم الشروط اللغوية والأكاديمية اللازمة.

ويتم قبول هؤلاء الطلبة في جميع سنوات الدراسة الأولى وفي الدراسات العليا ويمثل الطلبة العرب حوالي ٢٠٪ من العدد الكلى للملتحقين بجامعة السوربون الجديدة والذي بلغ ٢٠٠ طالبًا.

ويختلف المنهج متعدد التخصصات الذى أضاف بعدًا علميًا جديدًا في دراسة اللغة والأدب والحضارة خاصة مع الإسهامات الغزيرة للعلوم الإنسانية والاجتماعية مما يختلف اختلافًا كبيرًا مع مناهج الدراسات الاستشراقية في جيل د. عبدالرحمن بدوى. فلم يعد هناك في جامعة السوربون الجديدة «عمائقة» مثل ماسينيون وغيره مما ذكرهم د. بدوى

<sup>( \*\*)</sup> بعث بهذا الرد د. محمد رقاية نائب رئيس قسم الدراسات والأبحاث الخاصة بلغات وحضارات الشرق والعالم العربي بجامعة السوربون الجديدة (باريس ٣).

(النص الأصلي باللغة الفرنسية في قسم الملاحق).

وإنما يتم حاليًا اختيار الأساتذة تمامًا مثل الولايات المتحدة الأمريكية على أسس الكفاءة العلمية والتربوية بغض النظر عن اعتبارات الأصل والجنسية.

وقد خلف جيل الأساتذة المشاهير عدد من المدرسين ـ الباحثين من الشباب قد تم اختيارهم من المتخصصين في مجالات بحثهم الختلفة. وهم يعملون في مجموعات بحث ودراسة الأمر الذي يختلف مع الدراسات الفردية لجيل ماقبل ١٩٦٨.

لم تعد السوربون كما كانت من قبل فالدكتور بدوى يقصد بحديثه السوربون القديمة التى كان يقوم بالتدريس بها د. روجيه أرنالديز ود. محمد أركون فقد حل محلها منذ عام ١٩٧٠ العديد من الجامعات المتنافسة في باريس.

وقد فرضت (باريس ٣) نفسها بصفتها سوربون جديدة رغم احتلالها للمبانى القديمة لجامعة السوربون بفضل الجهود الضخمة التى بذلتها مجموعات البحث والدراسة تحت إشراف مسئوليها فى مجال التعليم والإدارة خاصة الأساتذة «أندريه ميكيل» و«دانيل ريج» و«محمد أركون» و«محمد رقاية» فقد سعوا إلى الحفاظ على خبرات ومعارف جمامعة السوربون القديمة فى اللغة والأدب والفكر والتاريخ الكلاسيكى مع تطويره وفقًا للإسهامات الجديدة للعلوم الإنسانية والاجتماعية.

وتعد حاليًا أعمال الأساتذة ندا طاميش وعبدالله الشيخ موسى الذى يطور حاليًا منهج لدراسة الأدب الكلاسيكي من الأعمال المعروفة على نطاق واسع.

أما فيما يخص د. محمد أركون فقد رأس حتى يونيو ١٩٨٨ معهد

الدراسات العربية والإسلامية وكان يشرف على تحضير رسائل الدكتوراه في العديد من التخصصات مثل اللغة وحضارات الشرق الأوسط وشمال إفريقيا ومازال د. أركون يرأس مجلة الدراسات العربية «أرابيكا» ويباشر مهامه كأستاذ ـ باحث.

وقد استطاع القائمون على جامعة السوربون الجديدة تحديث وتنويع الدراسات العربية حتى تتوافق مع العصر الذى أصبحت فيه اللغة العربية هى اللغة الرسمية الخامسة فى منظمة الأمم المتحدة وفى اليونسكو وذلك منذ ١٩٧٣.

وتعد جامعة السوربون الجديدة هي أول جامعة فرنسية تعتبر العربية لغة أجنبية حية يستخدمها الناطقون باللغة الفرنسية.

وقامت الجامعة منذ ١٩٧٤ بتطوير حقيقي في مناهج التعليم المستخدمة.

وقد اختصت جامعة السوربون الجديدة بتقديم دبلوم قومى جديد خاص بالعربية كلغة أجنبية تطبيقية على الترجمة والترجمة الفورية والأعمال والتجارة مما يعد الطلبة للعمل في القطاع الثالث وهو قطاع التجارة والخدمات أو إلى الالتحاق بالمعهد العالى للترجمة الفورية التابع للسوربون الجديدة الذي يعد أهم معهد في أوربا للترجمة.

كما تم هذا العام تجديد مركز دراسات الشرق المعاصر على يد رئيسه الجديد بول بالتا وهذا المركز يعد المركز الوثائقي الوحيد الذي يختص بالعالم العربي والشرق المعاصر من خلال وسائل الإعلام وخاصة الصحافة.

ولدى المركز مجموعة من الباحثين يقومون بإعداد الموضوعات لمجلة مشرق مغرب.

وفى النهاية فإن الدراسات العربية لاتقتصر على الدراسات الإسلامية الكلاسيكية التى يهتم بها د. بدوى، هذا بالإضافة إلى أن الخلاف العلمي بين اثنين من المفكرين لا يعطى الحق للدكتور بدوى في أن يحكم بالسلب على جامعة السوربون الجديدة في مجموعها.

وكيف يرى قارئ الأهرام لو أن الخلاف مع فكر وأعسمال د. عبدالرحمن بدوى يمكن أن يؤدى بصحيفة فرنسية كبيرة إلى إدانة جامعة القاهرة في مجملها وفي نصح الطلاب الفرنسيين بعدم الالتحاق ؟؟ •

# تعليقات

(شکوی ، وصرخة ، وأنين !)

- ما جدوس المحاكمات الشخصية لرموز الفكر العربس؟
  - إسل ميات العقاد تكفي للرد على منتقديه.
    - أستاذنا الجليل.. لماذا كل هذه القسوة؟.

# شـکوی (\*)

لنبداً بالسؤال الأول حول جدوى هذه الحاكمات الشخصية لرموز الفكر العبربي الحديث. إن إشارة د. بدوى إلى زوجة طه حسين الفرنسية وإلى أن حبه لها كان وراء انحيازه إلى الفكر الفرنسي، وأن ذلك هو ماجنى على موضوعيته العلمية.. إن قولاً كهذا لا يجنى على موضوعية طه حسين فقط، بل يجنى في الحقيقة على موضوعية د. عبدالرحمن بدوى نفسه! إن الانصراف.. عن مواجهة حقيقية لفكر طه حسين نفسه والانشغال بتفسيرات «عاطفية»، يفتح الباب واسعا إلى خطر «تسطيح» بعض الأحكام النقدية، وإلى التفريط بمعايير المنهجية، والتي يجب أن يكون لها كل الدور في تقييم صور الفكر الختلفة.

ثم هل لدى د. بدوى ماينفى عكس ما يقوله ؟ بمعنى هل بوسعه أن ينفى أن انحياز طه حسين إلى الفكر الفرنسى هو «السبب» في اختياره لزوجته وليس «النتيجة» ؟ .

إن بوسعنا ، بل ومن حقنا ، محاكمة فكر طه حسين ، لكن محاكمة الفكر تكون بالفكر نفسه ، لا بأى شىء آخر ، أما إعطاء دور ، أيًا كان ذلك الدور ، لاعتبارات شخصية أو مزاجية ، فذلك من قبيل السير فوق رمال متحركة ! .

<sup>( \*\*)</sup> تعليق بعث به سليمان عبدالمنعم ـقاص ودارس دكتوراه في القانون بإحدى الجامعات الفرنسية.

إن ظاهرة الخلط بين الشخصية والموضوع في قبضايانا الفكرية، وجعلها تدور حول الشخص لا حول فكره تستحق الرصد في حاضر الفكر العربي اليوم، فعلى سبيل المثال أرى أن حديث يوسف إدريس المفاجئ عن محفوظ «نوبل» وردود فعل بعض المثقفين العرب لم تخل تمامًا من هذا الخلط. أحقية الرجل في نيل جائزة السيد نوبل! مع أن يوسف إدريس نفسه قد وقع منذ أعوام ضحية محاولة الخلط بين فكره وأدبه في سجاله مع وزير ثقافة أسبق لم يتردد في النيل من «شخص» إدريس ونسى فكره وأدبه، مع أن موضوع السجال كان في قضية فكرية مائة في المائة.

وعقيدتى على كل حال هى أن ظاهرة «شخصنة» قضايانا الفكرية هى الوجه الثانى لعملية باتت معروفة جيدا فى حاضرنا العربى وهى عدم المنهجية فى الحوار، ولعل هذا مايجعلنا نطرح السؤال: أو ليس فى قضايانا الفكرية، بكل «فورانها» وتعقيداتها وإلحاحها، مايلهينا عن الالتفات لمثل هذه التقييمات غير الموضوعية.

#### أسباب الخلط . . ؟ :

أما تساؤلنا الثانى الذى يبحث بدوره عن إجابة ، فهو لماذا هذا الخلط غير المفهوم ـ والذى وقع فيه بدوره د . لويس عوض فى حوار له سابق مع الأهرام الدولى بين موضوع الأطروحة وشخص الأستاذ المشرف «كسبب» لتوافد الباحثين المصريين والعرب إلى جامعات الغرب ، وبين دور هذه الأطروحة «كمناسبة» للاتصال والتواصل مع هذا الفكر ؟ .

إن موضوع الأطروحة وشخص المشرف ليسا أكثر من سبب قريب ليفاد باحثينا إلى العالم الخارجي المتقدم، إلا أن هناك سبباً بعيداً ذا مغزى، وهو أن هؤلاء الباحثين مطالبون، وهم المنتمون إلى مجتمع بعيد

عن حركة التقدم العالمي، بمخاطبة ذلك المجتمع المتقدم صباح مساء، في فكره، وعمله، وحياته اليومية، وسياسته، ورؤى أجهزة إعلامية، ونظام قيمة، ثم مطالبون ثانيًا «بفرز» كل ما هو إيجابي عن كل ماهو سلبي بغرض استخلاص الدروس وهي كثيرة، ومحزنة في نفس الوقت! ولا تحتاج لحسن الحظ إلا لباحث متوسط الذكاء لكي يعيها!.

وقد لا يكون مثيراً للسخرية في كل الأحوال أن نتساءل: لم يبتعث شباب الباحثين والدارسين المصريين إلى بلدان العالم الصناعى المتقدم؟ فإن كانت الإجابة وفقاً للوائح الإدارة العليا للبعثات في الحصول على درجة علمية معينة ولتكن «الدكتوراه» فذلك يبعث على الاحترام أكثر بكثير مما يثير الاقتناع بالدور الطموح المنوطة به قوافل الوعى المغتربة من هؤلاء الباحثين في جامعات ومراكز أبحاث العالمين الصناعيين الأول والثاني!!

فنحن نعرف أن مقعدنا بين بلدان العالم الثالث يفرض علينا الاحتكاك بأولئك الصناعيين «سعداء الحظ» دون أن نتطرق الآن لأسباب سعادة الحظ تلك، فهى معروفة، وهى تاريخية، وهى فوق ذلك ليست موضوع حديثنا الآن!

كما أن إدراكنا لتميز المرحلة التى تمر بها مجتمعات العالم العربى والإسلامى اليوم تجعلنا نأمل فى دور خلاق وطموح تقوم به هذه القوافل المغتربة الشابة، لتصبح رسائلها العلمية مناسبة لا أكثر لاتصال واع وتواصل أكثر وعيا مع مجتمع متقدم شاء له التاريخ دور الرائد والنموذج فى القرن العشرين كما نأمل أن تصبح رسالة الدكتوراه وسيلة لا أكثر لهدف أكبر هو صياغة فكر مجتمع يعيش بالفعل لحظته الحرجة حيث يصور له أن ما كان يعتقد فيه أسباب قوته كان فيه سبب

زوال حضارته! فليس أشق على مجتمع كمجتمعنا العربى الإسلامى من أن يقع ضحية لمحاولة «غسيل مخ» مرتبة، وماكرة، ودءوبة، يتحول فيها يقينه في ماضيه إلى شك مؤلم مستمر في جدوى حاضره!.

وأيًا كان الأمر فنحن معشر الدارسين مطالبون بالاستمرار في مخاطبة حركة التقدم العالمي، وألا نفوت فرصة وجودنا في قلب جامعاته، ومراكز أبحاثه، وأوساطه الفكرية، ونحمل أمتعتنا ونعود كما يطالب د. بدوى، ومطالبون بالاستمرار في خلق حوار حضارى حتى «استنطاق» ذلك المجتمع الغربي - إن كان بوسعه أن ينطق لماذا دانت له اليوم حركة التقدم العالمي؟ ولماذا أصبح بؤرته، لماذا نحن بعيدون عن ركبه بآلاف آلاف الفراسخ؟!.

الأسباب عديدة، يكفى لباحث فى باريس أن يرقب هؤلاء الذين «يقفزون» فى شوارع باريس وفى أنفاق قطارها التحتى، خشية أن تضيع منهم بضع دقائق عمل كل يوم، ولن يكون آخر الأسباب متابعة أمسية انتخابية على شاشة التليفزيون..

#### جدوى المعارك الشخصية!!:

يبقى تساؤلنا الأخير عن جدوى التعريض.. ببعض الأسماء والتلميح «إلى ريادة» أو «دونية» البعض الآخر في ميدان الفكر العربي، إن مجتمعنا يتحدث نفس اللغة، ويحمل فوق نفس الكتف المثقلة بنفس الهموم! نفس الرأس المشبع بنفس الآمال، إن مجتمعنا اقتسم الأمس بحلوه ومره، دون أن يقتسم في الحاضر سوى مرة فقط! مجتمعنا يروى فيه لأطفاله نفس «الحواديت» والأساطير، ويؤمن فيه كباره بنفس التراث، مجتمعنا هذه ملامحه لا يجب فيه الحديث عن فكر مشرق وفكر مغرب عربي!.

وليتنا ندع السياسة أخيراً تتحدث عن مشرق ومغرب، ونرفع أيدينا عن تدوين الفكر العربي أو بلقنة الأدب العربي الذي لم يعد لنا سواه نفهمه، ونحترمه ونؤمن أن فيه قاسمنا المشترك. عله يوماً يجدى في معادلة تسقط فيها حدود المكان ولايصح فيها غير الصحيح

# صرخة (\*)

سعدت كثيراً بالحوار الذى أجراه د. سعيد اللاوندى مع أستاذنا الدكتور عبدالرحمن بدوى، كما سعد معى عدد كبير من المثقفين والدارسين العرب والمصريين فى سويسرا ليس لأن الدكتور بدوى هو أحد أبرز أساتذتنا الذين يعملون فى صمت ويهربون من الأضواء كما يملكون ناصية العديد من اللغات الأوربية فضلاً عن طول باعهم فى مشروع الفلسفة الإسلامية وعلم الكلام. ولكن أيضا لأننا عرفنا من ثنايا الحوار أنه انتهى من تأليف ثلاثة كتاب تتناول عدة موضوعات تهم أكثر من مليار مسلم فى جميع أنحاء العالم.

المؤسف حقًا هو أن هذه الكتب التى ننتظر صدورها فى شوق ولهفة ستصدر أولاً باللغة الفرنسية ثم تُترجم \_إذا تُرجمت \_إلى العربية وكم كنت أود أن تصدر هذه الكتب باللغة العربية وتطبع طباعة فاخرة ثم توزع «مجانًا» على المسلمين كى تعم الفائدة منها فى هذه الفترة التى يتعرض فيها الإسلام للنقد والتشويه من خصومه والحاقدين عليه.

يبقى لى أن أسجل تعليقًا على ماساقه د. بدوى من اتهامات وشكوك حول أدب وفكر عباس العقاد خصوصا أننا معشر الدارسين فى زيورخ لم نكن ننتظر من بحاثة ومفكر وفيلسوف فى وزن د. بدوى أن يوجه سهام النقد للأستاذ العقاد بهذه الصورة.. والمتعصبة فى آن واحد.

<sup>( \*)</sup> تعليق بعث به ثابت عيد ، دارس دكتوراه في الفلسفة \_ زيورخ \_ سويسرا .

فليس صحيحًا أن العقاد لايستحق أى نوع من التكريم لأنه ـ كما يؤكد د . بدوى ـ لم يقدم أى شيء للفكر العربي . . فالمحقق أن جوانب الفكر في حياة العقاد متعددة ، ويكفى أن نذكر الدكتور عبدالرحمن بدوى بكتابات العقاد الإسلامية التي بلغت نحو الثلاثين كتاب بينما لم تزد كتابات طه حسين الإسلامية عن ثمانية مؤلفات . . ناهيك عن منهج العقاد المتميز في البحث والاستقصاء ، فهاهو أحمد أمين يشير إلى ذلك من خلال مقارنة يعقدها بين منهج هيكل وطه حسين وتوفيق الحكيم في الكتابات الإسلامية فيقول:

«إِن محمد حسين هيكل قد وقف إلى جوار الرسول يترافع عنه، أما طه حسين فقد وقف وراءه يؤرخ له، والعقاد قد وقف أمامه يرسم له الطريق، والحكيم قد دار حوله يصفه من بعيد».

وبالطبع لا يخفى فضل من وقف أمام الرسول يرسم له الطريق على من وقف خلف الرسول يؤرخ له!.

لم يكن د. بدوى مُصيبًا فى استناده إلى رأى صادق الرافعى ليؤكد به سطحية العقاد وضحالة ثقافته لأن الرافعى الذى قال عن العقاد أنه «كان يكتب حسب البريد الأدبى الوارد من إنجلترا» هو ذاته الذى وصف فى كتابه «تحت راية القرآن» طه حسين بالشراسة والحمق وبأنه رجل متخلف الذهن! فكيف يرى الدكتور بدوى الصواب كل الصواب فى ما قاله الرافعى عن العقاد.. بينما لم يلتفت لرأيه فى طه حسين وكأنه لم يكن؟!.

لا أدرى ماهى سبب فتنة د. بدوى بأستاذه طه حسين حتى أنه ينادى بتكريمه على مستوى عالمى في هذا الحوار بينما كان له رأى مُناقض في حوار سابق مع الأهرام الدولى، فأذكر أنه ذهب إلى أن إعجاب طه

حسين بالفرنسيين وتأثير زوجته الفرنسية عليه هو الذى دفعه للوقوف موقفًا مُتحيزًا للأدب الفرنسى، بل وجعله يدعونا كمصريين إلى تقليد الأوربيين في كل شيء.

أعتقد أن ثمة تشابه عميق بين العقاد ود. بدوى على الرغم من سهام النقد التي يرميه بها، فالدكتور بدوى يقوم الآن بالدفاع عن الإسلام وهو ذات الموقف الذي اتخذه العقاد حين أصدر كتابيه «حقائق الإسلام وأباطيل خصومه» و«مايقال عن الإسلام».

ويبدو لى أن هذا التشابه بينهما لا يختلف كثيرا عن تشابه مماثل بين المتنبى وطه حسين أشار إليه الناقد المعروف رجاء النقاش فى إحدى مقالاته. فطه حسين يُعلن صراحة كراهيته للمتنبى فى مقدمة كتابه «مع المتنبى» فيقول:

وليس المتنبى . . من أحب الشعراء إلى وآثرهم عندى ، ولعله بعيد كل البُعد عن أن يبلغ من نفسى منزلة الحب أو الإيثار .

ثم قال عنه فى كتابه «مع أبى العلاء فى سجنه» أنه «مغامر».. طلب مالم يُخلق له، وتعرض لما كان يحسن أن يعرض عنه، وبأنه كان عبداً لشهواته، وبأن شعره جعجعة فارغة.

وهكذا يتضح أن طه حسين ناقد المتنبى ومُلده فى آن واحد، ومُعجب بأبى العلاء ولكنه لا يتبع مذهبه، فهو يأخذ على المتنبى اتصاله بالحكام واشتغاله بالسياسة، ثم يتصل هو نفسه بزعماء أحزاب مصر قبل الثورة ويعمل بالسياسة. وفى هذا الصدد يقول رجاء النقاش: لوصح أن المتنبى كان مغامرًا كما يقول طه حسين فسوف يكون طه حسين نفسه مغامرًا من أكبر المغامرين على هذه الأرض.

وأتساءل بدورى: لماذا كل هذا الهجوم من جانب د. بدوى على

العقاد وهو يحاول أن يقلده فيما يكتب؟.

وأخيرًا، ألم يكن من الأجدى لنا ولتاريخ الثقافة العربية أن يقوم د. بدوى بالكشف عن الأخطاء والمغالطات التي ذكرها العقاد ـ حسب قوله ـ في مؤلفاته الإسلامية، أو يتولى على الأقل تصحيحها في كتاب يتبع فيه المناهج العلمية والأكاديمية التي يتهم العقاد بعدم معرفتها بدلاً من إذكاء نار الخصومة بين أفكار الرجلين •

## أنسين (\*)

إننى إذ أؤكد منذ البداية اتفاقى مع مجىمل الانتقادات التى وجهها د. بدوى إلى الدارسين العرب والمصريين فى مجال العلوم الإنسانية والإجتماعية بالجامعات الفرنسية أرجو أن أسجل هنا بعض الملاحظات التى تنبع من تجربتى كعضو بعثة لدراسة القانون..

- مما لا شك فيه أن الهوة الحضارية التى تفصل بين دول العالم الثالث ومصر من بينها والدول المتقدمة وفرنسا مثال لها لجد عميقة تزداد اتساعًا يومًا بعد يوم مما يحتم على أبناء العالم الثالث ضرورة السعى لطلب العلم على أيدى المتخصصين في الدول المتقدمة ، وليس في ذلك عيب نتبراً منه أو عار نخجل من الكشف عنه فالعلم بكافة صوره وأشكاله سواء كان إنسانياً أو تطبيقا يجب أن لا يعرف الحدود ولا القيود.

-أما عن نوعية العلم المراد تحصيله فهو العلم الذى يثرى ولا يفقر يفى بالحاجة المراد الوفاء بها ولا يبقى اليد ممدودة على الدوام تتسول ما بأيدى الغير، ومن هنا فاننا فى مصر نحتاج إلى أصول العلم ونظرياته الأساسية لا إلى تطبيقاته فى الدول المتقدمة، نحتاج إلى معرفة أسرار صناعة المولدات الكهربائية والموتورات نحتاج إلى أسرار الكشف عن المعدن وكيف نجعل الأرض الصامتة، تبوح بأسرارها فتفصح لنا عما بها من بترول وحديد ونحاس ومنجنيز وفوسفات وغيرها مما حوته فى باطنها .نحتاج إلى أصول دراسة علم النفس والاجتماع والفلسفة

والمنطق، نحتاج إلى أصول علوم الرياضة والفيزياء والأحياء، نحتاج إلى الإلمام بالتطورات العلمية المتلاحقة في علوم الطب والصيدلة والكيمياء، نحتاج إلى دراسة النظريات القانونية الأساسية السائدة في العالم المتقدم. كل ذلك ضرورى لمصرنا الحبيبة ولكن شريطة أن يتبع ذلك إرادة التطبيق في البيئة المصرية بحيث تكون الأرض المصرية في معمل التجارب الحقيقي والإنسان المصرى هو المستهدف الأساسي لكل العلوم السابقة وسعادته ورفاهيته هما الحركان لكل عمل تقوم به خاصة بعد أن ضحى بالكثير وغم ضيق ذات اليد في سبيل الإنفاق على المبعوثين المصريين لكى ينهلوا من موارد العلم والمعرفة في الخارج، أما الذي نراه في الحقيقة والواقع فإنه بحق لشيء يدعو إلى السخرية والعار والخبل، فلقد بدأت مصر في إيفاد المبعوثين المصريين في شتى مجالات العلم منذ بداية القرن الماضي على يد محمد على الكبير فماذا مجالات العلم منذ بداية القرن الماضي على يد محمد على الكبير فماذا وخسرانا لا يعادله أي خسران! السؤل هو:

لاذا نكبنا بتلك النتيجة المؤسفة رغم مليارات الجنيهات التى ضاعت هباء منشورًا؟ الجواب: إننا لم نضع أيدينا على أصل الداء ومصدر البلاء. وسبب ذلك واضح لكل ذى عينين فعالم النفس المصرى كرس كل وقته وجهده لدراسة المشاكل النفسية فى أمريكا وكندا وهولندا ولكسمبرج واليابان وليس للمشاكل التى تطحن المصرى ليل نهار وعالم الاجتماع المصرى اكتفى بأن يدرس لطلابه المدارس المختلفة التى يتنازع زعامتها علماء الشرق والغرب من بلاد العالم السعيد دون أن يناقش بجدية وعزم ونية صادقة مشكلات الثأر والجريمة التى يئن منها مجتمعنا المصرى منذ قديم الزمان وإلى اليوم.

وعالم الطب تفرغ لدراسة مرض الإيدز الذى ليس له صدى يذكر فى مصر وترك البلهارسيا والروماتيزم والملاريا التى لم يسلم منها إلا كل ذى حظ عظيم فى مصرنا الحبيبة.

ورجل الاقتصاد أرهق نفسه ونحن معه فى استعراض أسس علم الاقتصاد فى أمريكا وفرنسا وانجلترا والنظم الاشتراكية دون أن يعكف على استكشاف مايناسب مضر ومايتلاءم مع المشاكل التى تفرض نفسها فرضًا على الجتمع المصرى، وعالم الهندسة لم يكلف نفسه مشقة استكشاف أسرار صناعة الموتور التى يستطيع كشف أغوارها طالب الدراسات العليا فى أوربا.

وعلماء الجيولوجيا والطبيعة استراحوا تماما بقيامهم بمهمة التدريس للطلاب عن كتب منقولة حرفيًا في معظم الأحوال عن مؤلفات أجنبية ولم يكلفا أنفسهما بمناجاة صحراء مصر لكى تستخرج لنا مكنون أسرارها. فلا يعقل على الإطلاق أن تكون الطبيعة ظالمة لمصر وحدها كريمة سخية معطاءة مع ليبيا والسعودية لكى تعطيهما أضعاف أضعاف ماتعطيه لنا من بترول? أما عن رجل القانون فحدُث ولا حرج وإلا فكيف نفسر ظاهرة بقائنا مايقرب من قرنين نفسر ظاهرة بقائنا مايقرب من قرنين نفسر ظاهرة بقائنا مايترب من التسروح والتفاسير والنظريات والتطبيقات القضائية ونرسل المبعوثين موجة تلو الأخرى والنطقيات وواردة وواردة وردت في كتب الفقه الفرنسي أو جاءت في حكم القضاء. وهل تستوى الظروف التي يوجد بها أطراف تلك على الدعوى في السيدة زينب بالقاهرة مع تلك التي يوجه بها نظراؤهم في حي الشانزلزيه. وهل يستوى الأمر بالنسبة لمحافظة البحر الأحمر أو الوادى الجديد مثل ماهو الحال في مدينة نيس أو كان؟ وهل يجوز عقلاً

أن نقيس هذا على ذلك؟ إن لكل مجتمع ظروفه الخاصة به ولكل دعوى قضائية أسبابها الخاصة بها مما لايصح معه أدنى قياس أو مقارنة. متى يكون لنا قانوننا المعبر عن مشكلاتنا ومتى يكون لنا قضاؤنا الخاص بنا ومتى ينشغل فقهاؤنا الأفاضل بالتعليق على أحكام محكمة باب اللوق وإمبابة وميت غمر ودكرنس ومنفلوط وغيرها ولا ينشغلون بمعرفة ماقضت به محكمة باريس أو روان أو كليرمون فيران.

-أما عن مقولة تدنى العلوم الإنسانية والاجتماعية في جامعة السوربون فإن هذا القول يتنافى تمامًا مع واقع الأشياء فالواقع الذى لامناص من الاعترف به هو أن دولة مثل فرنسا وجامعة مثل السوربون لايمكن على الإطلاق أن يتركا مجالاً من المجالات الهامة كالمشار إليه متدنيًا وإلا لما اتسق ذلك مع الواقع الذى يقول ويشهد أن أكبر عدد من العلماء الحاصلين على جائزة نوبل في هذه العلوم كان من نصيب فرنسا ربما قد يكون صحيحًا الانحدار المؤقت في مجال الدراسات العربية والإسلامية ولكن مرد ذلك قد يكون سوء التنظيم ذاته.

ما ما جاء نسبة إلى الدكتور لويس عوض من أن نتائج الدراسات الإنسانية والاجتماعية التى يقوم بها الطلاب العرب فى الجامعات الفرنسية لاتخدم غير الدوائر الاستعمارية فهذا كلام سئمنا بل ومللنا حقًا من تكراره بوعى ودون وعى فليس من الإنصاف فى شىء التعميم فى أى مجال دون بينة وبرهان مبين. ثم إن هذه الأبحاث لاتحمل على الإطلاق أسراراً تكنولوجية حديثة لايمكن أن تستفيد منها دوائر الاستعمار، كما أن لهذه الدول مصادرها الأخرى للحصول على

<sup>(\*)</sup> تعليق بعث به حمدى محمد عطيفي رئيس اتحاد المبعوثين المصريين في مدينة كلير مون الفرنسية والذي كان آنذاك يعد أطروحة للدكتوراه في القانون.

معلوماتها التى تريد أن تحصل عليها بدلاً من اللجوء إلى هذا الأسلوب المكشوف البسيط الساذج. ثم ماهى الأسرار التى تحتوى عليها هذه الأبحاث والتى غابت عن أذهان دوائر الاستعمار مدة طويلة فاستيقظت فوجدتها فى بحث مطبوع يمكن للساكن فى جزيرة موريشيوس أو المالديف الحصول عليها دون كبير عناء.

ما بالنسبة بما يجب أن يكون عليه الحال بالنسبة للبعثات المصربة في مجال الدراسات الإنسانية والاجتماعية بوجه خاص فرأيي كمبعوث أن تعطى الأهمية الكبرى أولاً لإنشاء جامعة للدراسات العليا في مصر خاصة بهذه العلوم على أن يختار أساتذتها من أفضل الكوادر المتخصصة في مصر وعلى أن يطعم هذا الكادر ببعض الأسساتذة الأجانب المتخصصين شريطة أن يظل الأستاذ الأجنبي طوال العام الدراسي كله في مصر ليتاح له اللقاء والمناقشة الحرة مع الطلاب وعلى أن تنشأ مكتبة خاصة بهذه الجامعة مزودة بأحدث المراجع المتخصصة وشريطة أن تصلها الجلات والدوريات الأجنبية عقب إصدارها في دولها الأصلية.

وفى هذه الجامعة يشترط للتسجيل للدكتوراه سواء مع أستاذ أجنبى أو مصرى أن يكون موضوع السحث مصريًا خالصًا. وتقوم الجامعة بتوقيع اتفاقات مع المصالح والوزارات المعنية لكى يقوم الباحث بعمل عدة أبحاث ميدانية فى المجال الذى يخصه على أن يعرض نتائجه أولاً بأول. على الأستاذ المشرف على رسالته. ويتاح للباحث فرصة السفر إلى الجارج إلى البلد الذى يعرف مبادئ اللغة السائدة فيه لكى يقضى وحده عامًا أو عامين لدراسة اللغة فقط وجمع المادة العلمية اللازمة لأبحاثه

# الفيلسوف عبد الرحمن بدوى وكلام حول التكريم

هل أصبح الحديث عن تكريم الفيلسوف المصرى عبدالرحمن بدوي «موضة» تأتى مع كل صيف وكأنها الأزياء أو أحدث صرخة في دنيا الأناقة والهندام؟ يبدو أن هؤلاء المتحدثين عن «تكريم الفيلسوف» -نسوا أو لعلهم تاناسوا ـ أن عبد الرحمن بدوى لا ينتظر تكريمًا من أحد كائنًا من كان . . لأنه - وللإنصاف - فوق كل تكريم ، ثم إذا كان لابد من ذلك فالتكريم الحقيقي يصل إليه مع كل كتاب يقدمه للمكتبة العالمية (مؤلفاته تبلغ نحو ١٥٠ كتاباً) ومع كل قارئ لفكره، ومتعلم من منهجيته ـ وأكاديميته التي يعترف بها القاصي والداني ويراها ـ بل ويحس بها - الأعمى والأعشى والبحسيس على السواء. . فاسم هذا الفيلسوف المصرى في العالم أجمع ليس خوفًا وإنما احترام وتقدير.. ذهبت ذات يوم في بداية الشمانينيات إلى «مكتبة عربية» في حي كورون الشعبي في قلب باريس، لأشترى كتابي نيتشه وشوبنهور للدكتور عبدالرحمن بدوى . . فوجدت هناك من سبقني لشراء بعض مؤلفات د . بدوى ، (كان مسلمًا من السنغال) . . ثم تبعني شخص آخر من أندونيسيا يبحث عن كتاب «أثر الحضارة الإسلامية في الفكر الأوربي» للدكتور بدوى أيضًا . . وفي تصورى أن سنغاليًا ، وأندونيسيًا ومصريا يشترون في وقت واحد (دون سابق معرفة أو ترتيب بينهم) مؤلفات عبدالرحمن بدوي.. هذا الأمر في حد ذاته هو أكبر وأبلغ

مظاهرة تكريم لفيلسوفنا الرائد.. فالتكريم يأتى - والحال هذه - ممن يملكون بالفعل حق منح التكريم (أقصد القراء).. وأتصور أيضًا أن تكريمًا من هذا النوع هو الذى يطرب له الدكتور بدوى ويسعده كثيراً..

- سألته ذات يوم عن رأيه في فكرة تكريمه التي كان كشر الحديث عنها قبل فترة طويلة فأجابني في فتور - أطال الله في عمره وأبقاه وقسال: «إنني لا أكسترث لمثل هذه الأفكار» لأنني عندما أنفق وقستي وعمرى في العمل العلمي الجاد، لا أنتظر من الناس تكريمًا، وحسبي أن أشعر بمتعتى الذاتية في البحث الأكاديمي، وأن أقوم بدوري كمفكر..».

وأشهد أن الدكتور عبدالرحمن بدوى صادق فى كل كلمة قالها لأنه أولاً وأخيراً، يعمل ويعمل ويعمل ولا ينتظر ـ كما قال لى ذلك مراراً وتكراراً ـ ثناءً أو تقديراً من أحد.

ولن أنسى ماحييت ماكان ذكره تعليقًا على فكرة ترشيحه لنوبل عندما قال: ما أسهل أن يتم هذا الترشيح لكن لا تنس أن «أهل الحل والعقد» في هذه المسألة هم أعضاء الأكاديمية السويدية، ولا أعتقد أنهم سيوافقون على منح جائزة نوبل لشخص عربي آخر بعد نجيب محفوظ إلا بعد عشرات أخر من السنين وأضاف مازحًا: على كل حال، إن أهم ما في هذه الجائزة ليس قيمتها الأدبية، فكلنا يعرف الاعتبارات السياسية والعرقية التي تضعها الأكاديمية السويدية نصب أعينها، قبل منحها لأي شخص. وهو ما يجعل قيمتها الأدبية تتقلص كثيرًا. لكن تبقى قيمتها المادية التي تبلغ حوالي ٥٥٠ ألف دولار وكانت في زمن نجيب محفوظ حوالي ٥٠٠ ألف دولار وكانت في زمن نجيب محفوظ حوالي ٥٠٠ ألف دولار وكانت في زمن

- وأذكر مرة أنى اصطحبته فى جولة فى الحى اللاتينى الذى يعشقه، (وكان لقائى به قد تم بالمصادفة) وصعدنا الطابق الثانى فى مكتبة جوزيف جون.. كنت أسير بجواره لا أنبس بكلمة ففوجئت به ينتزع من بين الكتب كتابًا، يضعه أمام عينى قائلاً: هذه هى عينات الكتب التى يحرص الغربيون على إبرازها وترجمتها.. فدققت النظر فى الكتاب فإذا به عبارة عن مجموعة من المقالات لعدد من الكتاب العلمانيين أمثال: فرج فودة، وسعيد العشماوى، وفؤاد زكريا.. العلمانيين أمثال: فرج فودة، وسعيد العشماوى، وفؤاد زكريا.. جمعها وترجمها من العربية إلى الفرنسية المستشرق الفرنسي المعروف جيل كيبيل، قلت فى صوت خفيض: هل معنى ذلك أن الغرب يخاف جيل كيبيل، قلت فى صوت خفيض: هل معنى ذلك أن الغرب يخاف الإسلام كما يتردد حاليًا فى معظم الأوساط فأجاب: طبعًا ـ الغرب يخاف يخاف الإسلام . . لكننى لا أريد أن أتحدث فى هذا الموضوع رقال ذلك وهو يتلفت حوله) لكن يكفى أن تعلم أن الغرب \_ في مكال!!

.. ثم خطا الدكتور عبدالرحمن بدوى بضع خطوات أمامه، وأشار إلى آلاف الكتب المرصوصة فوق الرفوف وقال: بين هذه الكتب توجد العشرات التي تقطر سَماً على الإسلام والمسلمين.. فأين نحن منها؟.

وفى صوت محبط بعض الشيء ، أجاب الدكتور عبدالرحمن بدوى على سؤاله وهو يحث الخطى على الدرج خارجًا من المكتبة وقال: نحن لا «هون» ولا «هون».

هكذا نطقها بالعامية اللبنانية..

وفى بوليفار سان ميشيل، كان يمشى الفيلسوف الكبير عبدالرحمن بدوى، دون أن تفارق وجهه أمارات الضيق.. وعندما نظرت نحوه قال: إن أحدًا لا يهتم بالإسلام، إنهم ينفقون الأموال يمينًا

ويسارًا ويتركون الميدان الإسلامي في البحث والفكر لكل من «هب» و «دب» يريدون الاعترف بخطى الاسلامي لأني أختلف عنهم في تعليلي، ومذهبي، وعقلانيتي! والمؤسف أن الكتابة في الإسلام أصبحت حكرًا على ذوى الخط الأعوج!.

وغاب عن بالهم أنهمم إنما يرتكبون جرائم وحماقات يوميًا في كل مايكتبونه ! .

قلت: لعل البعض قد يندهش من خطك الإسلامي لأنه كان قد وقر في الأذهان إنك المتحمس أبدًا للفكر الوجودي..

فقال متعجبًا: وما وجه الدهشة في ذلك؟ يبدو أن الكثيرين قد غاب عن بالهم أننى أزحف على جبهتين منذ انتاجى العلمى الأول، الجبهة الأولى هي الجبهة الفلسفية الإنسانية (العامة والكلية) والجبهة الثانية هي الجبهة الإسلامية، ولا أعتقد أننى عندما أصدرت كتابي الأول عن نيتشه سنة ١٩٣٩ ثم أصدرت كتابي الثاني عن التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية قد أتيت بذلك شيئا نكرا!

لقد اعتدت منذ بواكير حياتى الفكرية أن أسير على هذه الخطة حتى اليوم. فهذه المؤلفات الشلاثة التى ظهرت حول القرآن الكريم وحياة محمد والإسلام تلت كتابى ذى الأربعة أجزاء عن عمانويل كانت، وكتابى عن هيجيل ثم موضوعتى الفلسفية وهكذا فعندما أضع مؤلفًا فى الفلسفة العالمية لابد أن يعقبه كتاب آخر فى الفكر الإسلامى ثم استطرد يقول:

«كم أود أن يفهم الناس عنى هذه الخطة حستى لا ينزلقوا فى تفسيرات لا أساس لها من الصحة كما قال أحمد بهاء الدين فى مقالة له ـ ذات يوم ـ يفسر فيه اتجاه طه حسين وبعض معاصريه للكتابات

الإسلامية في أخريات أيامهم بأنها نوع من الرجوع أو العودة إلى المنبع التي تتماشى مع تقدم السن!».

وأنكر أنى عندما تحدثت مع الدكتور بدوى وهو الذى نعتز به فيلسوفًا، ومفكرًا، ومعلمًا، وأستاذًا لعلم الفلسفة في العالم العربي.. قال في لامبالاة:

لقد درست الفلسفة لمئات بل آلاف الطلبة ولن يذكرني منهم دائمًا سوى تلميذى أنيس منصور وأحيانًا يذكرني سامح كريم..

- يبقى أخيرًا أن نسجل رأينا بأن أى جائزة مهما كانت، سوف يعلو قدرها، إذا ما نالها الفيلسوف الكبير عبدالرحمن بدوى.. لأن هذا الرجل المفكر هو من ذوى القامات السامقات التى تشق طريقها فى عنان السماء إلى أعلى عليين

# ملاحقالكتاب

# يا دكتوربدوى كفي ظلمًا

# (رسالة من د. فؤاد زكريا)

الصديق العزيز الأستاذ سامح كريم - المشرف على الصفحة الأدبية بالأهرام أود أولاً أن أشكرك وأحييك على الموضوعات الحيوية الهامة التي تفتح لها أبواب صفحتك الأدبية الناجحة في جريدة «الأهرام».

كما أننى أود كلذلك أن أثنى بوجه خاص على الحملة التى تتبناها فى هذه الصفحة من أجل تكريم أستاذك (وأستاذى أيضًا) الدكتور عبدالرحمن بدوى، وهى حملة تتجلى فيها بكل وضوح صفة الوفاء التى أصبحت نادرة فى هذه الأيام.

وفى إطار هذه الحملة المشكورة ورد فى عدد ١٥ / ٦ مقال كتبه الدكتور سعيد اللاوندى مراسل الأهرام فى باريس بعنوان «الفيلسوف عبدالرحمن بدوى وكلام حول التكريم».

وفى هذا المقال روى الدكتور سعيد اللاوندى ماحدث عندما اصطحبه الدكتور عبدالرحمن بدوى فى جولة فى إحدى مكتبات باريس، وكتب يقول: «ففوجئت به ينتزع من بين الكتب كتابا يضعه أمام عينى قائلا: هذه هى عينات الكتب التى يحرص الغربيون على إبرازها وترجمتها. فدققت النظر فى الكتاب فإذا به عبارة عن مجموعة من المقالات لعدد من الكتاب العلمانيين أمثال فرج فودة وسعيد العشماوى وفؤاد زكريا جمعها وترجمها من العربية إلى الفرنسية المسشرق الفرنسي المعروف جيل كيبل. قلت فى صوت خفيض هل معنى ذلك أن الغرب يخاف الإسلام. «فأجاب طبعا».

والآن اسمح لى أيها الصديق العزيز أن أعلق على هذه السطور وأحاول تحليلها

<sup>( ﴿ ﴾ )</sup> كان د، فؤاد زكريا بعث بهله الرسالة إلى الناقد سامح كريم الذى تفضّل بدوره وسلمها للمؤلف لأنها في محملها - تعليق على مقالة كان نشرها بالأهرام حول قصة تكريم الدكتور عبدالرحمن بدوى ، والجدل المثار حولها .

فلسفيًا، مادام الأمر كله متعلقًا بفيلسوف كبير هو أستاذي وأستاذك أيضًا.

في رأيي أن أستاذنا الكبير -إذا لم يكن في رواية مراسل الأهرام أي تحريف، قد جانبه التوفيق أكثر من مرة في هذه العبارة المنسوبة إليه.

فهو أولاً يتحدث باستخفاف عن ثلاثة من أقطاب التنوير في مصر المعاصرة، وكذلك يسىء فهم نوايا المستشرق الذي ترجم مقالاتهم وكل المشروع الذي تمت هذه الترجمة في إطاره.

والأمر الذى يدعو إلى العجب هو أن فيلسوفنا الأكبر قد فهم العلمانية بانها هجوم على الإسلام وأراد أن يقنع سامعه بأن الغرب يبدى اهتماما خاصاً بكتابات العلمانيين لأنها تهاجم الإسلام الذى يجعل العلمانية مرادفة للهجوم على الإسلام هو الفهم الذى يردده غلاة المتطرفين في بلادنا و كثير من أشباه الجهلاء في بلادنا، وأنا أقسم للقارئ أن يدى تتردد في كتابة هذا الكلام، ولكن ما باليد حيلة كما يقول المثل المعروف.

فعبارات أستاذنا الكبير لاتترك أي مجال للتردد لأنها واضحة كل الوضوح.

وليسمح لى أستاذنا الجليل بأن أزيده علما فى هذا الموضوع فأقول إننى أتحدى أى إنسان أن يأتى بصفحة واحدة فى كتابات هذه الأسماء الشلاثة (وهى كثيرة وغزيرة) تتضمن أى شكل من أشكال الهجوم على الإسلام، والشىء الوحيد الذى يهاجمه هؤلاء الكتاب هو «الإسلام السياسى» ـ وما أعظم الفارق بين العقيدة الإسلامية وبين سوء استخدام بعض الجماعات لها من أجل تحقيق أهداف سياسية أهمها الاستيلاء على الحكم فى بلادها.

وعلى الرغم من أن الدكتور بدوى قد ظل بعيدا عن ساحة الصراع الفكرى والسياسي في مصر وفي هذه المنطقة عشرات السنين، فلابد أنه يعرف أن هذه المجموعة التي تحدث عنها بكل هذا العداء تخوض معركة بطولية، منذ سنوات طوال، ضد تنظيمات تملك من المال والرجال ما يجعلها تشكل خطرا جسيما على مجتمعاتها، وأن واحدا من هذا «الثلاثي» الذي يتشرف بأن يضيفه عبدالرحمن بدوى إلى قائمة شتائمه قد دفع حياته ثمنا لدفاعه عن مجتمعه ضد أطماع أولئك الذين يغلقون مدارس البنات ويجلدون الطالبات بتهمة ارتداء البنطلون و لا أظن أن الدكتور بدوى سيكون سعيداً لو عاش في مجتمع تسيطر عليه هذه الجماعات.

أما المسألة الثانية التي جانب فيها التوفيق أستاذنا الكبير فهى اعتقاده أن قيام الفرنسيين بنشر كتابات بعض خصوم الإسلام السياسي مترجمة إلى لغتهم، هو مظهر من مظاهر تحيز الغرب ضد الإسلام، وأرجو مرة أخرى أن يسمح لى أستاذنا الكبير بأن أصحح له معلوماته في هذا الموضوع بدوره.

فقد شهدت بنفسى بداية أول مشروعات الترجمة هذه عندما قام القسم الثقافى فى السفارة الفرنسية بالقاهرة بترجمة مقتطفات من كتبى أشرف عليها كبير مترجمى السفارة المستعرب القدير «ريشار چاكمون» وعندما ظهر ذلك الكتاب مترجماً إلى الفرنسية أجريت معى أحاديث كثيرة فى إذاعات فرنسا وصحفها الهامة، وكان من الواضح خلال هذا كله أن الهدف من المشروع ليس مهاجمة الإسلام، بل العكس تمامًا، لأن الفكرة كانت إعلام الغرب بوجود تنوع خصب فى الفكر الإسلامى المعاصر وأن العالم الإسلامى لا يفكر فقط بتلك الطريقة النمطية المتحجرة التي ينسبها إليه خصومه فى الغرب.

اود آخر الأمر أن أدلى بدلوى فى موضوع تكريم الفيلسوف الكبير عبدالرحمن بدوى بعد أن جاوز الثمانين. وأبدأ أولاً فأقول إن موضوع الترشيح لجائزة نوبل غير وارد أصلا وذلك لعدم وجود جائزة مخصصة للفلسفة أو للعلوم الاجتماعية ضمن جوائز نوبل صحيح أن هناك حالتين رشح فيهما فيلسوفًا للجائزة، هما جان بول سارتر (الذى رفضها) وألبير كامى (الذى حصل عليها فى سن مبكرة) ولكن الترشيح تم فى كلا الحالتين بناء على الإنتاج الأدبى، وليس الإنتاج الفلسفى لهذين الكاتبين الفرنسيين.

أما عن الجائزة التقديرية المصرية فإن قطارها قد فات الدكتور بدوى منذ زمن طويل، وكان من واجب المسئولين عنها في أول عهدها أن يرشحوه لها، أما لو فعلوا ذلك الآن لأصبح الأمر داعيا إلى السخرية وسيكون من حق الجميع أن يتساءلوا: أين كنتم منذ أربعين سنة ؟.

لذلك فإن الخرج المشرف من هذا المأزق هو أن يرشح لجائزة جديدة أكبر قيمة من الناحيتين المادية والمعنوية مثل جائزة مبارك، وسيكون من أكبر مظاهر التكريم أن يكون الدكتور بدوى أول الحاصلين على هذه الجائزة في تاريخها.

كذلك فإننى أقترح أن تقوم جهة من الجهات التي تملك حق الترشيح لجوائز

الملك فيصل العالمية ، بترشيح الدكتور بدوى لجائزة «الدفاع عن الإسلام» التي هي من الجوائز الثابتة لهذه المنظمة . ومبررات الترشيح كثيرة لا تقتصر على كتابات الدكتور بدوى في الدراسات الإسلامية التي تجاوزت المائة كتاب.

أما المبرر الأهم فهو الكتب الثلاثة التي نشرها باللغة الفرنسية في السنوات الأخيرة وخاص فيها معارك ضد المستشرقين في موقفهم من العقيدة الإسلامية ومن شخصية الرسول ومن القرآن الكريم.

هذه جائزة يستحقها الدكتور بدوى عن جدارة وسيكون حصوله عليها تكريمًا عظيمًا نظرًا لمكانتها العالمية وقيمتها المادية المتميزة.

وأنا على ثقة من أن فرصته في الحصول عليها كبيرة ، كما أنني على ثقة أيضًا من أن سعادته » بحصولي على من أن سعادته » بحصولي على جائزة مصر التقديرية منذ بضع سنوات

# الغائب عن جوائزنا الحاضرفي تفكيرنا

(تعليق للناقد سامح كريم)

الغائب عن جوائزنا، الحاضر في تفكيرنا.. هو العالم الجليل والمفكر الكبير الدكتور عبدالرحمن بدوى.. وكيف لايكون حاضراً في تفكيرنا وقد زادت كتبه على مائة وعشرين كتابًا كما تسجل موسوعة الفلسفة التي كتبها في باريس وروما في الفترة مابين (١٩٧٩ - ٢٩٨١) وإن هذه الكتب وصل تعدادها -الآن -إلى مائة وخمسين كتابًا كما قال في اتصال تليفوني معه بمقره في باريس. أقول كيف لا يكون حاضراً في تفكسرنا مع هذا الإنتاج الغزير والأصيل والذي تفرغ في كل مجالات العلم والمعرفة والفكر والأدب والنقد؟ وكيف لا يكون حاضراً في تفكيرنا هذا الرجل الذي وهب حياته لهذا الإنتاج، ولم يشغله عنه زوجة ولا ولد أو أي من مباهج الحياة؟ ثم كيف لا يكون حاضراً في تفكيرنا وتاريخنا الثقافي عالم سخر جانبا كبيرا من حياته العلمية والفكرية للدفاع عن قضايا الحضارة العربية ومحاولة بعثها من جديد بين الحضارات العالمية المعاصرة.

لقد سألته يوما عن سر هذا الإنتاج الوفير والأصيل الذى يصل الكتاب فيه إلى أكثر من مجلدين كبيرين: كيف يوزع وقته وعمله اليومى؟ بمعنى ماهى ساعات الكتابة والقراءة وساعات غير الكتابة. والقراءة على اعتبار أن أعماله الفكرية المتعددة لاتكفيها الساعات الأربع والعشرين؟.

فأجابنى: الذى أشكو منه أحيانًا هو الفراغ - لاتتعجب - يكفى أن يعمل الإنسان - بجد - أربع ساعات فى اليوم قراءة وكتابة إلى جانب أعماله اليومية لكى ينتج أضعاف ما أنتجت! كما هو مشاهد فى تاريخ الفكر العربى والأوربى خذ مثلا انتاج كل من «الطبرى» و «ابن سينا» فى الثقافة العربية ، وقبلهما أرسطو فى الثقافة الأوربية . تجد إنتاجهم ضخمًا جدًا بالقياس إلى كتابات غيرهم من أصحاب الإنتاج الغزير .

المهم في جميع الأحوال هو الاستفادة التامة من الساعات الخصصة للعمل، وذلك بالتركيز التام، وحشد الخاطر، ثم المثابرة دون انقطاع سواء في الكتابة أو القراءة. ولنتصور مثلاً أن يكتب الإنسان في اليوم صفحتين أو ثلاثاً، ففي خلال أربعين سنة يكون قد أنتج أكثر من ماثة كتاب، وفي خلال ستين سنة يكون قد أنتج أكثر من ماثة وخمسين كتاباً.

ووفق هذا النظمام الذي وضعه مفكرنا الكبير لحياته لايستغرب المرء - إذن - أن يكون إنتاجه مائة وخمسين كتابًا في أكثر من ستين عاما بواقع كتابين أو ثلاثة في العام الواحد خلال عمره الزمني الذي تجاوز اثنين وثمانين عاما.

ولعل هذا الإنتاج الغزير والأصيل، مع إتقان عدد من اللغات الأجنبية يدعونا إلى تساؤل عن بدايته وماهي مؤثراته؟.

ليرد: البداية كانت مبكرة. لقد بدأ اهتمامى بالقراءة والدراسة والبحث عندما كنت دون العاشرة فى قرية نائية من قرى ريف مصر. القريبة من البحر المتوسط (شرباص بمحافظة دمياط) حيث بدأت قراءتى لكتب المنفلوطى، وكانت هذه القراءات من أشد الأشياء تأثيراً فى نفسى، وفى توجيهى إلى الأدب والشعر منه خاصة، فى إطار النزعة الرومانتيكية، ولعل بعض هذه الآثار الأدبية لاتزال تنضح عندى بهذه النغمات الشعرية التى تلمستها عن طبيعة الإقليم الريفى الذى عشت فيه، وفى كتب المنفلوطى.

في هذه السن ـ العاشرة ـ تنبهت إلى أن تحصيل أكبر عدد من اللغات هو أهم أداة في يد الباحث. ولهذا كنت وأنا في المدرسة الثانوية أدرس الألمانية ، والإيطالية إلى جانب اللغات المقررة علينا وقتئذ وهي الإنجليزية والفرنسية . وأذكر أنه مما ساعد على كثرة اطلاعي مبكراً على مايكتبه المعاصرون أن أخى الأكبر كان مشتركا في صحيفتي «السياسة الأسبوعية» و«البلاغ الأسبوعي» وفي الأولى كان يكتب بانتظام الدكتور محمد حسين هيكل والدكتور طه حسين وأستاذي الشيخ مصطفى عبد الرازق وأخوه الشيخ على عبدالرازق ، وفي الثانية كان الأستاذ العقاد هو الكاتب الأول ، والمازني هو الكاتب الذي يشد الانتباه . وأعترف أن لهؤلاء جميعا . كبير الفضل في توجيه استعدادي إلى الاطلاع .

ولعل تسجيل الدكتور بدوى لبداياته الفكرية يجعلنا نتساءل عن بداية اهتمامه

بالفلسفة عامة والفلسفة الوجودية خاصة، على اعتبار أن الفلسفة هى عمله المستمر طوال حياته المديدة ليرد: بدأت أقرأ فلسفة كل من نيتشه، وشوبنهور، سواء ماترجم لهما إلى العربية، أو ماكتب عنهما من دراسات وأبحاث، أو ماتيسر لى قراءته في ترجمات الإنجليزية آنذاك كان ذلك في عام ١٩٣٢ وعمرى لايزيد على الخامسة عشرة، ثم استقر رأيي نهائيًا على اتخاذ دراسة الفلسفة مهمتى في الحياة وفي البحث العلمي وأنا في السادسة عشرة، وكنت قد بدأت إتقان اللغة الألمانية فاستطعت أن أقرأ للفلاسفة الألمان.

وواكب ذلك اهتمامى بحرية الفكر على مدى التاريخ، وحركات النقد التاريخي التي انتشرت في أوربا في القرن التاسع عشر خصوصا بفرنسا وألمانيا. وكان عن ذلك أن اهتممت اهتمامًا شديدًا بمؤلفات «أرنست رينان» فقرأت له مقالاته المختلفة عن الإصلاح العقلي والخلقي، وكتاباته عن مستقبل العلم، وأشد ما أثر في من كتبه: كتاب «ذكريات الطفولة والشباب» الذي أعده من المعالم الرئيسية في توجيه تفكيري نظرًا إلى التجارب الحاسمة والعميقة في التحرر الفكرى الذي مر بها رينان.

ولاننسى ماكان لرينان من اتصال شد انتباهى إلى الدراسات الإسلامية. فقد حصل على الدكتوراه عن فلسفة ابن رشد عام ١٨٥٨. هذا إلى جانب أنه كان من أكثر الفرنسيين إعجابا بالفلسفة الألمانية ومن هنا يمكن القول إن أول المفكرين الأوربيين توجيها لى اثنان «نيتشه» و«رينان» ولهذا أيضًا كان أول كتاب لى كتبته في الفلسفة هو عن نيتشه الذي ظهر في سبتمبر عام ١٩٣٩ وعمرى وقتئذ اثنان وعشرون عاما، وقد لاقى هذا الكتاب ترحيبًا من النقاد وعلى رأسهم الشيخ مصطفى عبدالرازق الذي كتب عنه مقالاً إضافيًا بمجلة السياسة الأسبوعية في العام نفسه ( ١٩٣٩) مما كان له أكبر الأثر في نفسى.

وإذا كان هذا هو بدء اهتمام الدكتور بدوى بالفلسفة عامة فماذا عن بداية اهتمامه بالفلسفة الوجودية خاصة ؟ .

يرد قائلا: ان الذى دفعه إلى ذلك هو استاذه فى تاريخ الفلسفة «كواريه» الذى كان فى الأصل متخصصا فى الفلسفة الألمانية. وكان يشرف على مجلة «الأبحاث الفلسفية» التى كانت مقالاتها تدور حول الفلسفة الوجودية باعتبارها أحدث

المذاهب الفلسفية آنذاك.

ولندعه يسجل ذلك قائلاً: سافرت إلى ألمانيا عام ١٩٣٧ للدراسة في جامعة ميونيخ فتوافرت لى قراءة مؤلفات هيدجر رائد الفلسفة الوجودية الحديثة وزميلة كارل ياسبرز.. ونتج عن ذلك أن بدأت أرى الوجودية خير مذهب فلسفى يطابق روح العصر، ويعبر عن حال الإنسان ويهتم بكل مايتعلق بالأحوال الإنسانية، ومن هنا يمكن أن يقال أن تفكيرى الفلسفى الخاص بالوجودية قد نبع من منبعين: فلسفة هيدجر من ناحية ونزعات نيتشه من ناحية أخرى.

وكانت الشمرة الأولى لهذه العناية بالوجودية أن جعلت موضوع رسالتى عن مشكلة الموت فى الفلسفة الوجودية، وقد انتهيت فى هذه الرسالة إلى ضرورة البحث عن العلاقة بين الزمان والوجود من وجهة نظر الوجودية ولهذا كان موضوع رسالتى للماجستير هو الزمان الوجودى. وقد كتبتها فى عام ١٩٤٣ ونوقشت بجامعة فؤاد الأول (القاهرة الآن) فى ٢٩ مايو عام ٤٤٩ وقد علق عليها الدكتور طه حسين بمجلة الكاتب المصرى أول نوفمبر ٥٤٩ بعد نشرها فى كتاب وقد حرصت على ذكر هذه التواريخ لأوضح أن جميع أعمالى فى الفلسفة الوجودية قد سبقت كتابات سارتر ولم أقرأ لهذا الأخير لأول مرة إلا فى صيف عام ٢٩٤١، أثناء رحلتى الأولى إلى باريس.

وخلاصة القول في هذا المجال أن كتاب الدكتور بدوى «الزمان الوجودى» كان محاولة للإسهام في البناء الفلسفي للوجودية.. محاولة جديدة كل الجدة لا شأن لها بتفسيرات أو تأويلات فلسفة الغرب الوجودى، فضلا عن أن الدكتور بدوى حاول ربط الوجودية بأصول عربية في الفكر العربي حين أوضح رسوخ الاتجاه الوجودي منذ القدم في الفكر العربي ولهذا لفبه الدكتور طه حسين «بفيلسوف العرب المعاصر » أثناء مناقشته رسالة الماجستير لما جاء فيها من لوامع وابتكارات جديدة كل الجدة على ما كانت في الأصل بالوجودية بوجه عام.

والمرء يعبجب حيث ألف الدكتور بدوى وحقق ونشر عشرات الكتب في الحضارة العربية الإسلامية والتراث الإسلامي، مؤرخا لرموز هذه الحضارة، ومؤكداً لدورهم في الفكر الإنساني عامة والفكر الأوربي خاصة في جوانب كثيرة منها الفلسفة والأدب والفنون والمعرفة بوجه عام.. ويكون من جوانب اهتمامه

الأساسية، الدفاع عن كتاب الإسلام «القرآن الكريم» ونبى الإسلام > خمسة كتب كتبها بالفرنسية أولها «الدفاع عن القرآن ضد منتقديه» عام ١٩٩٩ ، وثانيها «الدفاع عن حياة النبي محمد ضد مشوهيها» عام ١٩٩٠ ، إلى جانب ثلاثة كتب أخرى بالفرنسية أيضًا وهي «الفلسفة العربية» في جزءين، و«موضوعات أعلام الفلسفة الإسلامية» و«الإسلام كما يراه فولتير وهردر وجيبون وهيجل» وكان دفاعه مجيدًا حين أصر بعض الكتاب الأجانب على تقديم نظرياتهم الخاطئة من خلال تصوراتهم الزائفة للقضايا الوهمية التي طرحوها خول القرآن الكريم والنبي وبالتالي توصلوا إلى نتائج تختلف تمامًا عن كتاب الإسلام ونبيه الكريم والذك عدى الدكتور بدوى لفضح هذه الجرأة الجهولة الحمقاء عند هؤلاء الكتاب الأجانب مبيئاً أسبابها، ومن هذه الأسباب جهلهم باللغة العربية، وضحالة معلوماتهم عن المصادر الإسلامية، وسيطرة الحقد الدفين لديهم ضد الإسلام، ونقلهم الأكاذيب والافتراءات حول القرآن والإسلام بعضهم من بعض، والمشابهات الخاطئة التي دفعت السطحيين منهم إلى إصدار أحكام عامة وسريعة، والتزامهم التبشيرى الشديد التعصب في الاجتراء على الإسلام.

ليرد عليهم بلغتهم متبعًا منهجا وثائقيا موضوعيا واضحا، هدفه كشف القناع عن هؤلاء الكتاب والعلماء المزعومين الذين قدموا الضلال والخداع لشعوب أوربا وغيرها من الشعوب.

أقول المرء يعجب لتوفيق الدكتور بدوى فى الوجودية بإسهامه الأصيل الذى جعله أحد فيلسوفين يمثلان فلسفة الشرق كله اهتمامه المنقطع النظير بالحضارة العربية والإسلامية رجالا ومذاهب شيعا وأحزابا فكرا وأدبا تيارات واتجاهات.. مؤلفا ومؤرخا ومحققاً ومترجما لكتبها ورموزها، وربحا ساورت هذه الدهشة غيرى من المهتمين بالفلسفة عامة وفلسفة الدكتور بدوى خاصة ومنهم الدكتور إبراهيم محمد تركى فى دراسة له بالكتاب التذكارى عن الدكتور عبدالرحمن بذوى الذى أصدرته الهيئة العامة لقصور الثقافة..

\* هذا هو الدكتور عبدالرحمن بدوى صاحب المائة والخمسين كتابًا في الفكر الإنساني الأصيل هي مراجع للبحث لا غنى عنها بالنسبة لأى دارس أو مهتم بتاريخ الحضارة أو الفلسفة.

يه هذا هو عبدالرحمن بدوى الذى اختار لنفسه باريس مقراً لإقامته، واللغة غير العربية لغة لكتاباته حتى يبتعد عن ميدان فيه النقد محكوم عليه بالأهواء حيث يتنكر البعض لعلمه وفضله، فيتجاهلونه ويتناسونه في عالمنا العربي مع أنه يملأ الدنيا ويشغل الناس في الدوائر العلمية والأوساط الثقافية في العالم كله.

عنه هذا هو عبد الرحمن بدوى الغائب دائما عن تقديرنا وجوائزنا الحاضر دوماً في تفكيرنا و تاريخنا الثقافي. فهل نكرمه بعد ستين عاما من البذل والعطاء؟ إننا لو فعلنا ذلك. فإننا نكرم الجهد الإنساني بأجلى معانيه ، والقيم الثقافية على أفضل ماتكون ، والانصراف التام للعلم والمعرفة الذي ينتج عنه ماينفع ويبقى

# نصرسالة د.فوزىفهمى والتى يتحدث فيها عن ترشيح أكاديمية الفنون للدكتوربدوى لجائزة مبارك في العلوم الاجتماعية.

يسرنى أن أنهى لسيادتكم أن أكاديمية الفنون قد رشحت سيادته هذا العام لجائزة مبارك في العلوم الاجتماعية باعتبارها أعلى جائزة مصرية وتمنح لأول مرة هذا العام.

كما رشحت أيضا لذات الجائزة الأستاذ/ نجيب محفوظ في الآداب، والأستاذ/ صلاح طاهر في الفنون.

ويهسمنى أن أنوه لسيادتكم أن السيد وزير الشقافة فاروق حسنى طلب من الأكاديمية محكم أنها المؤسسة الجامعية التى تتبعه مباشرة وتملك حق الترشيح، أن تقوم بدراسة وحصر جميع الشخصيات الذين يمثلون فى تخصصاتهم الختلفة علامات مضيئة على مدى مسيرتهم، ولم يحصلوا من قبل على جائزة الدولة التقديرية حتى يمكن تدارك الأمر بترشيحهم.

وفى ضوء ذلك تم ترشيح مجموعة من الشخصيات التالية اعتباراً من ١٩٨٧ حتى ٩٩٧ عن طريق مجلس الأكاديمية، وحصلت بالفعل على جائزة الدولة التقديرية، ولعل نتيجة ذلك التوجه مايرضى الضمير الثقافي المصرى.

أولاً: الحاصلون على جائزة الدولة التقديرية في الآداب:

ا.د لویس عوض، أ. فاروق خورشید، أ.یوسف إدریس، أ.د. على الراعی، أ.د.
 الفرید فرج، أ.د. لطفی الخولی، أ. فتحی غانم، أ. د. لطیفة الزیات، أ. د. غالی شكری، أ. بهاء طاهر.

ثانيا: الحاصلون على جائزة الدولة التقديرية في الفنون:

أ. د. ثروت عكاشة ، أ. صلاح أبو سيف ، أ. سعد أردش ، أ. يوسف شاهين ، أ.
 عبدالسلام الشريف ، أ. جلال الشرقاوى ، أ. منير كنعان ، أ. توفيق صالح .

ثالثًا: الحاصلون على جائزة الدولة التقديرية في العلوم الاجتماعية:

أ. د. مسحسمسد الجسوهرى، أ. د. فسؤاد زكسريا، أ. د. أنور عسسدالملك،
 أ. د. مفيد شهاب.

هذا وقد رشحت الأكاديمية لعام ١٩٩٨ كلا من: أ. د. يحيى الجمل للعلوم الاجتماعية، أ. محمود أمين العالم للآداب، أ. آدم حنين للفنون.

كما رشحت لعام ١٩٩٩ كلاً من:

أ. إدوارد الخراط للآداب، أ. جاذبية سرى للفنون، أ. د. ميلاد حنا للعلوم
 الاجتماعية.

رئيس أكاديمية الفنون د . فوزى فهمى

#### UNIVERSITE DE LA SORBONNE NOUVELLE PARIS III

U.F.R. ORIENT at MONDE ARABE

13, rue Santeuil 75231 - PARIS CEDEX 05

Le directeur-adjoint

MOHAMED REKAYA

l M. SITBLEII;
Responsable du Bureau " Al-Ahram "
l Paris.

#### Cher Mensieur .

J'ai pris commissance de l'interviev augerdée par le Dr. Abdorrahman RABAWI au
journal " Al-Ahran International " au 16 Novembre 1988, qui me paraît perter atteinte
à la réputation de l'Université de la Serbenne-Rouvelle (Paris-III), et exerce le
mis en cause
br. Mehamed Arkoum/publiquement dans votre journal, et qui accueille la meitié des
étudiants inscrits en études arabon(du 14 au 32 cycle)à Faris et le tiers de l'effectif
total en France (post Baccalauréet), soit 800 inscrits dont 60 % d'étudiants arabon.

Directeur-adjoint de l'VFR érient et mende arabe de la Serbenne-Nouvelle qui regroupe

la Scotien d'Etudes arabes , l'Institut d'Etudes arabes et islamiques , le Centre

d'Études de l'érient Centemperain , la fermatien decterale " Langues et civilisations

du Proche-érient et de l'Afrique du Nord " , le Centre de recherches sur l'érient

centemperain , le Centre de linguistique et de littérature arabes ,lléquipe de recherche

" Becuments, histoire et pensée en Islam médiéval " , et héborge la revue d'Études

arabes " ARABIEL " et l'Association " Cahiera d'Études arabes et islamiques de l'UFR

érient et mende arabe de la Serbenne-Neuvelle " , je meuhaite me prévaleir du " <u>éreit</u>

de réposse " pour perter à la semmicanne de ves lecteurs les précisions suivantes ;

ORIENT MOHAMED REKAYA

MONDE

ARABE

SARIS III

الصفحة الأولى من رد جامعة السوربون على د. بدوى

## محتويات الكتاب

| ـ في البدء كان «بدوى» وفي الختام أيضا !                                | ٩     |
|------------------------------------------------------------------------|-------|
| . اللقاء _ الصدمة لقاء مع ميت !                                        | 10    |
| ـ اعترافات عاقل، واتهامات غاضب ا                                       | 44    |
| ـ أنا بائع أفكار                                                       | ٤١    |
| ـ معارك بدوى                                                           | 49    |
| - «أنا أسب ، وأشتم » إذن أنا موجود !                                   | 01    |
| معركة بلاوى مع أركون                                                   | 0 1   |
| معركة بدوى مع السوربون                                                 | ٥٩    |
| معركة بدوى مع فؤاد زكريا                                               | ٨٢    |
| وحدها الفلوس التي تهمني وليس التكريم                                   | ٧٣    |
| ـ شهادتان                                                              | ٨٩    |
| * د. ثروت بدوي. القذافي اعتقل شقيفي (بدوي) بتيسة الهرطقة               | 91    |
| ه د. فزاد زكريا: أستاذنا بدوى ملاً قلوبنا بالأوجاح، وأفواهنا بالمرارة! | 1 . 9 |
| ـ بدوى يسحق بهراوته الرءوس الكسيرة!                                    | 144   |
| ـ محمد أركون يصرخ من الألم                                             | 170   |
| -جامعة السوربوب نواجه اتهامات بدوي                                     | 121   |
| تعليقات                                                                | 140   |
| - الفيلسوف بدوى وكلام حول التكريم ·                                    | 101   |
| ـ ملاحق الكتاب                                                         | 107   |
| ي يادكتور بدوى كفي ظلما! ررسالة من د . فؤاد زكريا ،                    | 109   |
| <ul> <li>الغائب عن جوانزنا، الحاضر في تفكيرنا ـ سامح كريم</li> </ul>   | 175   |
| » نص رسالة د. فوزى فهمى حول ترشيح د. بدوى الجائزة مبارك                | 179   |

### المؤلف في سطور

- د. سعيد اللاوندى . كاتب صحفى بجريدة الأهرام.
  - من مواليد محافظة الدقهلية في مصر (١٩٥٥).

#### • المئوهسلات:

- تخرج في كلية الاقتصاد والعلوم السياسية بجامعة القاهرة ( ١٩٧٧ )
  - دبلوم في اللغة والحضارة الفرنسية (١٩٨١)
  - دبلوم الدراسات العليا في العلوم السياسية ( ١٩٨٢ )
    - دبلوم الدراسات العليا في تاريخ الفلسفة (١٩٨٣)
- دكتوراه في الفلسفة السياسية من جامعة باريس -السوربون (١٩٨٧)

#### • الخبيرات:

- رأس لعدة سنوات أول اتحاد منتخب للجالية المصرية في فرنسا .
  - أصدر صحيفة صوت مصر (١٩٨٣).
  - ورأس تحرير صحيفة أخبار الجالية المصرية (١٩٨٧).
  - أسس المركز المصرى لحوار الثقافات في باريس (١٩٩٢).
- شارك في تقديم النشرة الإخبارية السياسية في قناة «ايرونيوز» ( ١٩٩٦)
- قام بإعداد وتقديم برامج سياسية وثقافية في إذاعتي «مونت كارلو» و«الشرق».
- كتب لعدد من الصحف العربية ، ونشر مجموعة من الدراسات في مجلة السياسة الدولية ، والملف العربي الأوربي .
- القى محاضرات وشارك في ندوات دولية «بمنطمة اليونسكو» و « جامعة السوربون »، و « جامعة السوربون »، و « جامعة مونبلييه »، و المركز الثقافي المصرى، و المركز الثقافي الجزائري .
- مسراسلا لمجللة «أكستسوبر» في باريس (١٩٨٢) ثم مراسلا للأهسرام (١٩٨٧ - ١٩٩٧) .
  - عمل أستاذا محاضرًا في كليات الإعلام في مصر (١٩٩٨ ١٩٩٩).
    - باحث مختص في الشنون الأوربية والمتوسطية.

#### • المؤلفات:

- مثقفون في مهمة رسمية: جدل الذات والآخر في الفكر العربي المعاصر ـ دار ايجي مصر ـ القاهرة ( ١٩٩٩ ) .
- عسمائسم وطرابیش: مسریون عاشوا فی باریس-دار ایجی مسر -القاهرة (۲۰۰۰)
- دولارات الإرهاب ـ شبكات تمويل الإرهاب في العالم ـ نهست مصر ـ القاهرة ( ۲۰۰۰).
- القون الـ ٢١ هل يكون امريكيا بحث في استراتيجية الصراع من أجل الهيمنة على العالم نهضة مصر القاهرة ( ٢٠٠٠ ) .
- عبد الرحمن بدوي: فيلسوف الوجودية الهارب إلى الإسلام مركز الحضارة العربية القاهرة (٢٠٠١).
- إشكالية ترجمة معاني القرآن الكريم: محاكمة جاك بيرك مركز الحضارة العربية القاهرة (٢٠٠١).
- بدائل العولمة: طروحات جديدة لتجميل وجه العولمة القبيح ـ مركز الحضارة العربية ـ القاهرة (تحت الطبع).

## من قائمة الإصدارات

موسوعة تاريخ حضارات العالم ترجمة : زينات الصباغ تكنولوجها الفراعنة والحضارات القديماعشام كمأل عبد الحميد عصرالمسيح الدجال هشام كمال عبد الحميد اعلام النهضة العربية الإسلامية صلاح زكى محمد همام حوارات الزمن الصعب د. عبد الحكيم بدران تاريخ العلم ترجمة د. عبد الحكيم بدران العلوم للجماهير د. عد الحكيم بدران رسالة الى العقل العربي د. عبد الحكيم بدران خيانة المثقفين المياد في الوطل العربي (الندرة ،التارث) د.عبد الحكيم بدران شعيب عبد الفتاح صراع الحضارات ترجمة : بهاء شاهين عالم المعلومات الجديد د. مصطفى عبد الغني الجات والتبعية الثقافية د. مصطفى عبد الغني حقيقة الغرب د. عزة على عزت صورة العرب في الغرب محمد الحديدي خفايا الستقبل د. سعيد اللاوندي بدائل العولمة عبد الرحمن بدوى فباسوف الوجودية الهارب د. سعيد اللاوندي اشكالية ترجمة معانى القرآن الكريم د. سعيد اللاوندى المياه العربية بين خطر العجز ومخاطر التبعية عبد الله العقالي العرب وإسرائيل سزن الموى و ... د محمد عبد الشفيع عيسى حسين معلوم السلام الإسرائيلي إكرام عبد الرحيم السوق الشرق اوسطية مصباح قطب مشروع للانتحار القومي ا السلام الفتاك (سلام اشد هولا من الحروب) محمد خليفة عيد الحالق فاروق أوهام السلام في جنازة المقاطعة العربية الإسرائيل شفيق أحمد على الملف السري للسادات والتطبيع شفيق أحمد على شفيق أحمد على مخابرات ومخدرات عبادة الشيطان على ضفاف النيل حسين عبد الواحد خليل إبراهيم حسونة الماسونية خليل إبراهيم حسونة العدركات الهدامة خليل إبراهيم حسونة الصهيونية السياسية العنصرية والإرهاب في الأدب الصهيوني خليل إبراهيم حسونة خليل إبراهيم حسونة الاستيطان الصهيوني خليل إبراهيم حسونة الإرهابالأمريكي

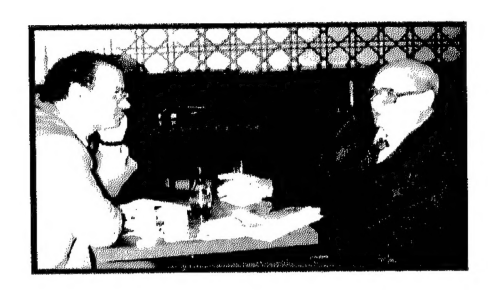
خليل إبراهيم حسونة القدس حماس .. حركة المقاومة الإسلامية خالد أبو العمرين ياسر حسين يهود ضد اسرائيل ترجمة زينات الصباغ حلف الضحية والجلاد غزة أريحا - المأزق والخلاص عبد القادر ياسين غزة أريحا - التسوية المستحيلة جورج المصرى صفقة التسوية الاردنية الإسرائيلية د. السيد عرض عاطف عبد الغني أساطير التوراة التناقض في تواريخ واحداث التوراة محمد قاسم ياسر حسين الحرب العالمية الرابعة القوة العسكرية الإسرائيلية جمال الدين حسين سقوط نجم مخابرات إسرائيل جمال الدين حسين جمال الدين حسين عملية السرب الأحمر الاختراق الاسرائيلي للزراعة فيمصر صلاح بديوى اختراق الأمن الوطني المصري عبد الخالق فاروق أحمد فؤاد دموع الجواسيس أسرار الجاسوسية ولعبة المخابرات يوسف هلال جماعات المسالح المسرية والسلطة السياسية د أحمد فأرس عيد الحقالق فاروق أزمة الانتماء في مصر التطرف الديني ومستقبل التغيير في مصر عبد الحالق فاروق جما ل غيطاس كارتة المعونة الامريكية محاضرات في القانون الدولي العام د ميلود المهذى قضية لوكيربي واحكام القانون الدولى د ميلود المهذى ازمة لوكيربي والجروج مزبيت الماعة الأمريك د السيد عوض د. السيد عوض العلاقات الليبية - الأمريكية بان امریکان ۱۰۲ افغام اسیاام تهام امریکا ، مجموعة باحثین حلايب . - نزاع العدود بين مصر والسودان أحمل محجوب حيدر طه الإخوان والعسكر القوى الخارجية والانتجاهات الاقليمية في السودان د. السيد فليقل نظم الحكم العنصرية في جنوب أفريقيا د. السيد فليفل عمرو ناصف الشيشان د. عثمان سعدی التعريب في الجزائر د. عثمان سعدی البرير الأمازيغ عرب عارية خالد عمر بن تقه أيام الفزع في الجزائر د. أحمد ثابت من يحمي عروش الخليج سعيد حبيب إعدام صحفي

حمادة إمام الكرامة الضائعة الإخوان والأمريكان من المنشية الى المنصة حمادة إمام د عبد العزيز المقالح عبد الناصر واليمن حسنين كروم الوحدةاليمتية حسين قدري عبد الناصر والذين كانوا معه سليمان الحكيم عبد الناصر .. هذا المواطن سليمان الحكيم حوارات عن عبد الناصر عبد الناصر .. والاخوال (اسرار العلاقة الخاصة) سليمان الحكيم المرأة التي أحبها عبد الناصر شفيق أحمد على ظل الرئيس (مذكرات محمود الجيار ....) عزازي على عرازي عبد الناصر وعبد الحليم والزمن الجميل حسن صأبر البديل التاصري (مراءة مي اوراق النظامة الناصري) سيد زهر أن عن الناصرية والناصريين حواراء الاسب، مجدى رياض الأقليات التاريخية في الوطن العربى د أحمد الصاوى سید حساں الناصرية والتاريخ الناصرية .. الأيديولوجيا والمنهج سيد زهران التنمية المستقلة في النموذج الناصرى جورج المصري فلسطين الانتظاضة .. جدل الوطن والأمة د أحمد ثابت د. السيد الزيات كاريزما الزعامة الناصرية مجدي رياض الناصرية والتجديد چورچ المصري ناصرية جمال عبد الناصر چورچ المصري ناصرية الناصرية الغائبة أسرار وخطايا ثوار يوليو محمد متولي أحمد شرف براءةسياسية برلنتي والمشير القسه العتبنية المحمد متولى/ سيد زهران محمد الحديدي عشرون كتابا من القرن الـ ٢٠ حوار الطرشان محمد وهبة وقفات عبر سنوات التراجع محمد وهبة الصحافة المشبوهة سيد محمود د. سعيد اللاوندي اشكالية ترجمة معانى القران الكريم هشام كمال الهندسة الوراثية في القرآن الحركة الإسلامية في مصر 

الكلمة والسيف "محنة الراى في تاريخ المسلمان" صالح الور داني عبود الزمر .. حوارات ووثائق أحمد رجب ترجمة عادل حامد المسيح في الأسلام الحكومة والسياسة في الاسلام ترجمة سيد حسان الوجيز في بداية التكوين عد العزير محمد، مصطمى الخولي رسالة التوحيد للامام محمد عبدد محقيق د محمد عمارة الإسلام والعروبة مجدي رياض الوطن وحقوق غير المسلمين محمد محمود عبد الله كيف تقرأ القران محمد محمود عبد الله كيف تجود القران محمد محمود عبد الله محمد محمود عبد الله كيف تحفظ القران محمد محمود عبد الله التربية الاسلامية القرآن : حل مشاكل الأمة محمد محمود عبد الله محمد محمود عبد الله فنبس من نور الاسماء الأحرف السبحة واصول القراءات محمد محمود عبد الله صوموالصحوا (الصيام والسحة) محمد محمود عبد الله الابام المباركة في الشران والسنة محمد محمود عبد الله علمني با ابي (حوار حول رسالة السالاة) حسن سليمان قَهِثَارِدُ السماء "السَّيخ محمد رطعت" محمود توفيق أحمد الدسوقى حروب المشايخ حقيقة العلمانية (جزء اول) محمد إبراهيم مبروك حقيقة العلمانية (جزء ثان) محمد إبراهيم مبروك ابن رشد وبوسف شاهين اللمسير والاخر ) محمد إبر أهيم مبروك محمد إبراهيم مبروك الاسلام والعولمة المساجد الألفية في الإسلام د أحمد الصاوي معالم هي تاريخ حضارة آسيا الوسطى د. أحمد الصاوى كشف المستورمن فبانج ولاد الامور (الراث) د. أحمد الصاوي د. أحمد الصاوي رمضان .. زمان النقود المتداولة في مصر العثمانية د. أحمد الصاوى د. رأفت النبراوي النقود الإسلامية في مصر الصور الشخصية في المدرسة الغولية الهندية د. مني سيد م . أحمد ظريف المعانى

بالإضافة إلى العديد من الكتب الأدبية ؛ رواية .. قصة .. دراسات ونقد وكتب متنوعة : سياسية ، قومية ، دينية ، معارف عامة ، تراث ، وأطفال . خدمات إعلامية وثقافية

الآراء الواردة في الإنكارات لا تعبر بالضرورة عن آراء يتبناها المركز



يقترب هذا الكتاب من حياة الدكتور عبد الرحمن بدوى إلى حد التداخل ويرصد دقائق صغير في مشواره الاغترابي الطويل راسما صورة (ما ورائية) تفيد - لاشك - في فهم مجمل مواقف هذا الفيلسوف «المتفرد» من الحياة ، والبشر .. إنه «كتاب - مفتاح» لا غني عنه لكل من يرغب في الولوج إلى العالم الفكرى الفسيح لفيلسوف العرب الأوحد في القرن الـ١١ .

## د. سعيد اللاوند





To: www.al-mostafa.com